
291

לוּם וְהֶעָלוּם":  לַאי הַבָּ לוּם זֶה. הַבְּ לַאי בָּ  "בְּ
על האובייקטים בשירת אבות ישורון*

שחר לבנון

"לֹא כָּל מַה שֶּׁנּוֹצֵץ הוּא זָהָב": הגרוטאות בשירת ישורון

הָאֹסֶף

אֲנִי מֵבִיא כָּל מַה שֶּׁאֲנִי מוֹצֵא.

לֹא כָּל מַה שֶּׁנּוֹצֵץ הוּא זָהָב.

אֲבָל אֲנִי מֵרִים

כָּל מַה שֶּׁנּוֹצֵץ.

בִּמְגֵרָה אֹסֶף שֶׁל בְּלַאי.

חֲתִיכוֹת שֶׁל כְּרוֹם. מַפְתֵּחַ בְּלִי רַגְלַיִם.

מַסְמֵר מַרְבֵּה שִׁנַּיִם. 

]...[

חֲתִיכוֹת נִיקְל, כְּרוֹם, בַּרְזֶל, 

אֲנִי לֹא יוֹדֵעַ מִמַּה זֶּה בָּא.

שְׁיָרֵי עֲצָמוֹת. שַׂעֲרוֹת רַגְלַיִם. מִמִּי הֵם?

כָּל זֶה מֻנָּח כַּאֲשֶׁר אֲנִי חוֹצֶה חוּצוֹת. 

]...[

כָּל אֶחָד אוֹמֵר שֶׁלּוֹ. כָּל אֶחָד מַבִּיט לִי בְּיָדַי.

לֹא כָּל מַה שֶּׁנּוֹצֵץ הוּא זָהָב.

ברצוני להודות לד"ר רועי גרינוולד ולפרופ' חנה סוקר־שווגר על הערותיהם ועצותיהם. אני מודה  	*
לד"ר יותם פופליקר ולקוראים האנונימיים על ההערות וההצעות שנתנו בשלבים שונים של הכנת 
הרשב  ובנימין  ישורון  הלית  חֲרוּזִים",  חוּט  "עַל  ישורון,  אבות  מתוך  בכותרת  הציטוט  המאמר. 

)עורכים(, כל שיריו, כרך ב, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, ]1974[ 1997, עמ' 121.



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





292

אֲבָל כָּל אֶחָד רוֹצֶה לָאֹסֶף.

כָּל הַמַּפּוּל הַזֶּה, כָּל הַיְבלֶֹת הַזּאֹת, כָּל הָאַרְבֶּהרוֹשׁ הַזֶּה, לְהִכָּנֵס 

לָאֹסֶף. וַאֲנִי מֵרִים

כָּל מַה שֶּׁאֲנִי מוֹצֵא.1 

השיר הזה, שהופיע ב־1974 בהשבר הסורי–אפריקני, מעלה שאלה עקרונית: מדוע נדרש 
המשורר לייצוגם של אובייקטים כמו מפתח, חתיכות כרום, ברזל ושיירי עצמות? מהו 
פשר ריבוי העצמים בשירתו של ישורון?2 המשורר מתגלה בבית הראשון כאספן גרוטאות. 
נּוֹצֵץ  ֶ ל מַה שּׁ אֲנִי מוֹצֵא", בצירוף השורות העוקבות "לאֹ כָּ ֶ ל מַה שּׁ הצהרתו: "אֲנִי מֵבִיא כָּ
של  מקומם  בדבר  חשוב  טיעון  מעלות  נּוֹצֵץ"  ֶ שּׁ מַה  ל  כָּ  / מֵרִים  אֲנִי  אֲבָל   / זָהָב  הוּא 
האובייקטים ביצירתו. עבור ישורון, הקריטריון המוּחל על כניסתו של אובייקט ל"אֹסֶף" 
שלו אינו מחייב שהדבר יסווג כ"זָהָב", מתכת יקרה ונדירה, אלא מאפשר את איסופו על 
סמך תכונתו כעצם נוצץ בלבד. המשורר מציע תפיסה הפוכה ליחס המקובל לעצמים. לא 
הערך הטבעי, העמוק, המהותי, הנומינלי שלהם הוא החשוב — לא ה"זָהָב", אלא מראית 
ל  שֶׁ "חֲתִיכוֹת  וכמוהו  לַאי",  בְּ ל  שֶׁ "אֹסֶף  כן,  על  ה"נּוֹצֵץ".  מבנה השטח:  החיצוני,  העין, 
עֲרוֹת רַגְלַיִם", רשאים  יָרֵי עֲצָמוֹת. שַׂ יִם // שְׁ נַּ ה שִׁ לִי רַגְלַיִם. / מַסְמֵר מַרְבֵּ חַ בְּ רוֹם. מַפְתֵּ כְּ
כולם להיכנס לאוסף. במילים אחרות, ישורון מנתק בשיר את העצמים מהקשרם המקורי 
ומייצר מעין אסמבלז' פואטי המציב אובייקטים זה לצד זה ללא ההבחנה בין בלאי לזהב, 

גבוה ונמוך.3 

אבות ישורון, "הָאֹסֶף", שם, כרך ב, עמ' 49. 	1
המהלך שאתאר מתמקד באובייקטים השייכים לתקופה המאוחרת ביצירת ישורון, בספריו שלושים  	2
והשבר   )1970 )ירושלים: שוקן,  זה שם הספר   ,)1964 שוקן,  )ירושלים:  ישורון  אבות  עמ' של 
הסורי–אפריקני )תל אביב: מפעלים אוניברסיטאיים להוצאה לאור, 1974(. לא אתייחס לתקופת 
יצירתו המוקדמת של ישורון, שבה החל את דרכו כנאו־סימבוליסט בכתב העת טורים, בעריכת 
אברהם שלונסקי. ישורון השתייך לזרם פואטי זה, הדוגל בשירה ש"התרחקה מן הנימה המגוייסת 
שאפיינה את השירה העברית בשנות העשרים ונטתה אל הביטוי המעורפל והבלתי מפורש". רועי 
גרינוולד, "שפתו של אבות ישורון", עבודת דוקטור, האוניברסיטה העברית בירושלים, 2012, עמ' 
66–67. על הנאו־סימבוליזם ביצירת ישורון ראו גם, יוחאי אופנהיימר, תנו לי לדבר כמו שאני: 
שירת אבות ישורון, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1997, עמ' 11–17. בהקשר רחב יותר, הסימבוליזם 
הוא זרם מורכב ופלגיו מרובים — הן בספרות והן באומנות. כאן אתייחס להגדרה מצומצמת בלבד 
שלו, בשירה העברית הארץ־ישראלית. על הסימבוליזם בשירה ראו, דורי מנור, "הרעם האילם: על 
שירת מלארמה ועל תרגומה לעברית", סטפן מלארמֶה, הרעם האילם: מבחר שירים, מצרפתית: 

דורי מנור, תל אביב: הקיבוץ המאוחד והמפעל לתרגום ספרות מופת, 2011, עמ' 7–40. 
יש קשר בין האסמבלז' לבין טכניקת הקולאז' )מקור המילה בפועל הצרפתי ”coller“, שפירושו  	3
להדביק(. טניה רינהרט מציינת את הטכניקה הזאת ביצירות ה־”Merzbilder“ של האומן הגרמני 
קורט שוויטרס. שוויטרס "אסף חפצים שמצא באקראי, הדביק ולפעמים גם צבע אותם, ויצר מהם 
פסל ענק, שמילא את ביתו ]...[ העקרון הוא איפוא איסוף ומיחזור פסולת של תוצרים תרבותיים". 
החוקרת ומבקרת הספרות האמריקנית מרג'ורי פרלוף מוסיפה שהקולאז' הופיע לראשונה בציורים 
יצוג  למדוֹנה:  מקוביזם  רינהרט,  טניה  ראו:  ב־1912.  בראק  וז'ורז'  פיקסו  פבלו  של  קוביסטיים 
 Marjorie Perloff, ;71 'וסוביקט באמנות המאה העשרים, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 2000, עמ
 The Futurist Moment: Avant-Garde, Avant Guerre, and the Language of Rupture,

Chicago and London: The University of Chicago Press, 1986, p. 46



293

שחר 
ל

בנון
 חוקר הספרות ועורך כתב העת סימן קריאה מנחם פרי נדרש לנושא העצמים בשירת 

ישורון.4 פרי טען כי "הפרטים הקטנים" זוכים למעמד מרכזי ביצירת המשורר ומפותחים 
בה לעיתים כסמלים בהתאם להקשר שבו הם מופיעים — בקומפוזיציה של השיר, במצב 

שהם מתייחסים אליו או בזמן שבו השיר נכתב. לדברי פרי:

פרטים שהם שרידים מוצבים בשירה זו כדבר מעורר יותר, חריף יותר, מן המקור שלהם. 

כך מכתבי ההורים שהושמו בצד בחייהם, זוכים לחריפות לאחר מותם; כך זכרם המלווה 

ונציגיו )תמונות(, כך העציץ הגדול שאדמתו נשפכה מן הקומה השלישית וכך הגרוטאות, 
השברים, ה"בּרזל נופל מן הכוחות" שהמשורר מלקט לאוסף שלו.5

פרי מתאר תהליך החוזר בשירת ישורון פעמים רבות: האובייקט נהפך למשהו "חריף", 
"מעורר" ומהותי יותר מתוקף מופעו בשיר. על פי הפרשנות הזאת העצם ביצירה — יהא 
זה מכתב, עציץ או גרוטאות — נעשה לסמל של מושא אחר. כך "היחסים עם העציץ 
הגדול זהים ליחסים המורכבים עם האב"6 ומצביעים, לפי פרי, על טעינתו של האובייקט 
במשמעויות נוספות, סימבוליות. מהלך דומה מופיע במאמרה של לילך לחמן, שהראתה 
שהחומרים האקראיים בשיר "הָאֹסֶף" מובילים ל"עולם קודם", להיסטוריית החפצים, היא 
יכול להיקרא אפוא מנקודת מבט סימבולית,  "הָאֹסֶף"  כותבת, דרך תמורה מטונימית.7 

כאובייקט המייצג מושאים מופשטים יותר.8 

עיסוקו של אבות ישורון באובייקטים וייצוגם בשירתו תועדו במהלך השנים ברשימות ומאמרים של  	4
חוקרים ומבקרים. ראו בהקשר זה: שמעון אדף, "אחרי קרבן הקן", לילך לחמן )עורכת(, איך נקרא 
אבות ישורון: כותבים על שירתו, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 2011, עמ' 142; אופנהיימר, הערה 
2 לעיל, עמ' 32–36; עוזי בהר, "עד שראיתי קן תלוי", דבר )10/4/1992(; אריאל הירשפלד, "בין 
מה שיש למה שלמעלה ממנו", ידיעות אחרונות )8/5/1985(; רפי וייכרט, "בין נקודה לקוסמוס. 
על תנועת תודעת אחת", מאזנים עב, 1 )אוקטובר 1997(, עמ' 57–59; יצחק לאור, "'חזיר גדול 
האדמה': על שירתו של אבות ישורון", דברים שהשתיקה )לא( יפה להם: מסות, תל אביב: בבל, 
2002, עמ' 19; לילך לחמן, "כמערה חיה מסתורית", הארץ )26/11/1997(; לילך לחמן, "אבות" 
]אחרית דבר[, אבות ישורון, מִלּבְדְַאַתָּה: מבחר 1991-1934, הלית ישורון ולילך לחמן )עורכות(, 
בני ברק: הקיבוץ המאוחד, 2009, עמ' 401–402; חביבה פדיה, "שני שעונים — שני זמנים: הבו־
זמניות של האב והבן בשירת אבות ישורון", לילך לחמן )עורכת(, איך נקרא אבות ישורון: כותבים 
להשתמש  צריכים  "בשירה  פרי,  מנחם   ;83 עמ'   ,2011 המאוחד,  הקיבוץ  אביב:  תל  שירתו,  על 
שירת הפרא האציל: ביוגרפיה של  19; אידה צורית,   ,13 דבר: משא )30/9/1974(, עמ'  בכּח", 
גורף, רשימות ומחקרים  213. באופן   ,204 בני ברק: הקיבוץ המאוחד, 1995, עמ'  אבות ישורון, 
אלו התייחסו לאובייקטים כחלק ממהלך רחב יותר בפואטיקה של שירת ישורון ולקשרי העצמים 
המוזכרים למגוון מוקדים תמטיים. עם הנושאים שהוזכרו נמנים אשמה, זיכרון, זמן, הָעיר, לשון, 
הנושאים  את  מסכמת  לחמן  לילך  האוטוביוגרפי.  הפסיכולוגי־חברתי,  הנוודי,  הפוליטי,  ההיבט 

המרכזיים ביצירת המשורר במבוא לאיך נקרא אבות ישורון, עמ' 11–16. 
פרי, "בשירה צריכים להשתמש בכּח", שם, עמ' 13.  	5

שם, עמ' 19. 	6
 Lilach Lachman, “‘I manured the land with my mother’s letters’: Avot Yeshurun and 	7

the Question of Avant-Garde”, Poetics Today 21, 1 (Spring 2000), pp. 61–93
לרגל  ב־1967  בנאום שנשא  קריאות פרשניות אלו קשורות לתמורה הפואטית שסימן המשורר  	8
1948 "התחלתי להחזיק בשיר אחר, שיר, שבו  קבלת פרס ברנר. בדבריו ציין כי לאחר מלחמת 



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





294

מנגד, השיר מצביע גם על תפיסה אחרת, ההופכת את כיוון הקריאה: לא התנועה מן 
המסמן למסומן, אלא מן המסומן למסמן. בהבנה זו, אטען, העצמים אינם רק נשאים של 
משמעות סימבולית או אובייקטים המצביעים במטונימיה אל עברם, אלא הם מתגלים 
בחומריות המעורטלת ממשמעות. המשורר מצהיר על ריקונם מתוכן סימבולי כשהוא 
ל אֶחָד רוֹצֶה לָאֹסֶף". בכך  נּוֹצֵץ הוּא זָהָב" ומוסיף "אֲבָל כָּ ֶ ל מַה שּׁ חוזר על המשפט "לאֹ כָּ
הוא מוחה את ההבחנה בין הדברים וכן כל הייררכייה שהייתה מייצרת "תנאי כניסה" 
לאוסף: מתוקף תשוקת האיסוף ייחשב כל עצם ראוי להיאסף. בשורות האחרונות ישורון 
אֲנִי מוֹצֵא".  ֶ ל מַה שּׁ מציין את האקראיות שבה הדברים הגיעו למלאי שלו: "וַאֲנִי מֵרִים / כָּ
דרך אחרת לקרוא את השיר תדגיש אפוא הן את ההיבט החומרי והחיצוני של הדבר 
ייצוג מורכב  הן את היצר האגרני של המשורר. שירת ישורון, כך אטען, מחוללת רצף 
שאינו מתקבע בעמדה חד־ערכית המאפיינת את האובייקט בניגודים בינאריים; שירתו 

מעדיפה לנוע בין הקטבים כעמדת יסוד. 
במונחים אומנותיים, אפשר לקשר בין "הָאֹסֶף" לבין האפקט הנוצר בהתבוננות ביצירות 
פֿאונד אובג'קט )Found object( ורדי־מייד )Readymade(. אוצרת האומנות דיאן ולדמן 
מסבירה שהמונח "פֿאונד אובג'קט" מציין אובייקט, לרוב תעשייתי, המשולב עם חומרים 
זאת, מעדיפה  לעומת  אומנות הרדי־מייד,  בידי האומן.9  עובר תמורה  ולעיתים  אחרים 
את הצבתם של חומרים מן המוכן כחלק המרכזי של האמירה האומנותית. הדוגמאות 
 )1914( בקבוקים"  ו"מתקן   )1917( "מזרקה"  הן  רדי־מייד  ליצירת  ביותר  המפורסמות 
מאת מרסל דושאן. בעבודות אלו השתמש האומן הצרפתי באובייקטים תעשייתיים — 
משתנה ומתקן לייבוש בקבוקים — והעניק להם תוקף אומנותי באמצעות ההקשר שבו 
הוצגו. דושאן הפך את העצמים הפונקציונליים למושאי אומנות בכך שהכריח את הצופים 
למרחב  הופכים  האובייקטים  ישורון  של  בשירו  ביקורתיים.10  בכלים  אותם  להעריך 

הדברים שבשירה חייבים להיות קודמים וחשובים מן השירה שבדברים". אבות ישורון, "הספרות 
העברית תערוך את התפילה", הלית ישורון ובנימין הרשב )עורכים(, כל שיריו, כרך א, בני ברק: 
ביצירתו לאחר  ישורון תיאר את התנועה שהתגבשה   .280 1995, עמ'   ]1967[ הקיבוץ המאוחד, 
המלחמה מן האמירה הבלתי מגויסת, המעורפלת והמופשטת, של הנאו־סימבוליזם הארץ ישראלי 
— "השירה שבדברים" — אל הביטוי הפוליטי והקונקרטי המתייחס למאורעות האקטואליה, ובהם 
הזאת  הפואטית  התנועה  שבשירה".  "הדברים   — )הנכבה(  והגלייתם  ישראל  ארץ  ערביי  גירוש 
ראו,  ישורון.  ביצירת  ולשוניים  לאומיים  אוטוביוגרפיים,  פוליטיים,  להיבטים  וקושרה  נחקרה 
בין  רָהּ: העימות הספרותי  שָֹ מִבְּ חֹזָה  שֶׁ קְרַסְנִיסְטַאוו  עִיר  רֹדֶפֶת  פָהּ  מִגֻּ יָפוֹ  "עִיר  למשל, חנן חבר, 
ישורון ללאור בתגובה למלחמת לבנון הראשונה", לחמן, איך נקרא אבות ישורון, הערה 4 לעיל, עמ' 
סַח עַל כּוּכִים" )ישורון, כל שיריו, כרך  55–68. הביטוי המובהק ביותר לשינוי זה מופיע בשיר "פֶּ
א, עמ' 81–85( שהתפרסם בעיתון הארץ ב־23 במאי 1952. על ההיבטים השונים של השיר, ראו: 
סַח עַל כּוּכִים", תיאוריה וביקורת 12–13  צורית, הערה 4 לעיל, עמ' 160–169; מיכאל גלוזמן, "פֶּ
)חורף 1999(, עמ' 111–123. ראו גם את מאמרו של אמנון רז־קרקוצקין, "גלות בתוך ריבונות: 
לביקורת 'שלילת הגלות' בתרבות הישראלית", תיאוריה וביקורת 5-4 )סתיו 1993–סתיו 1994(, 

עמ' 23–55, 113–132.
 Diane Waldman, Collage, Assemblage, and the Found Object, New York, NY: Harry N. 	9

Abrams, 1992, p. 8
רועי  וולך.  יונה  של  בשירתה  הרדי־מייד  נושא  את  הבוחן  גרינוולד,  רועי  של  מאמרו  את  ראו  	10
אביב:  תל  וולך,  יונה  ספר  )עורכות(,  סתיו  ושירה  אולמרט  דנה  מדיום",  וולך,  "יונה  גרינוולד, 



295

שחר 
ל

בנון
 התצוגה המרכזי, מעין שילוב של רדי־מייד ופֿאונד אובג'קט — הצורה שבה הם מתוארים 

רְזֶל" כעצמים לא סימבוליים,  רוֹם, בַּ מכריחה את הקוראים לחשוב על "חֲתִיכוֹת נִיקְל, כְּ
ולהתייחס אליהם באופן חדש מעצם הצבתם בדף השיר הלבן.11

"הָאֹסֶף" הוא מופע אחד מתוך רצף הייצוג העשיר של עצמים ביצירת ישורון. צורת 
הייצוג של האובייקטים, המתגלים ברחוב ונאספים אל ביתו של המשורר, מצביעה על 
המנעד הפרוס מן הערך המופשט והסימבולי של העצם ועד הצד החומרי והחיצוני שלו.12 
במאמר זה אעסוק בטווח הייצוג הזה, וכן ביחסי הסובייקט והאובייקט ביצירה באופן 
 Affect( רחב יותר, באמצעות הפגשתם עם עולם המושגים שמציעה תאוריית האפקט
נפרדות,  כקטגוריות  לא  והסובייקט  האובייקט  להבין את  מציע  זה  ידע  גוף   .)Theory
אלא כאתר שבו נפגשות ישויות שונות "בתוך־העולם",13 ובו מתהווים יחסים דינמיים 
אירועים".14  של  "צרורות  כינה  או'סליבן  סיימון  שהחוקר   — ומתמשכים  מתהווים   —
תאוריית האפקט מעדכנת מסורות תאורטיות המתמקדות בסובייקט או באובייקט בלבד, 

ובמקום זאת בוחנת את ההיבט היחסי, הלימינלי והמשתנה שלהם.15
חומריותם של הדברים מציינת את ערעור ההבחנה הבינארית והמשלימה בין סובייקט 
ואובייקט. תחת זאת, יצירת ישורון לוכדת רגע חמקמק שבו היחסים בין השניים מתגלים 

הקיבוץ המאוחד, 2023, עמ' 389–406.
ראו גם, רינהרט, הערה 3 לעיל, עמ' 16–26, 64–66. 	11

מרבית העצמים בשירת ישורון מופיעים במרחב הביתי, המסמן מוקד אוטוביוגרפי־פואטי חשוב  	12
ביצירת המשורר. נראה שייצוג היתר של אובייקטים מן המרחב הביתי בתקופה המאוחרת קשור 
לגילו המתקדם של המשורר, המתיק את המיקוד הפואטי מן המרחב העירוני לביתי. אני מודה 

לפרופ' נילי רחל שרף גולד על הבחנה זו.
 “Being( Sein und Zeit הביטוי "בתוך־העולם" לקוח מספרו של הפילוסוף הגרמני מרטין היידגר 	13
”and Time(, שפורסם בשנת 1927. את יחסו של ישורון לאובייקטים אפשר לקשר לעולם המונחים 
 Martin Heidegger, Being and Time, ."של היידגר, כיחס למה שהוא מכנה עצמים "לא שמישים
 John Macquarrie and Edward Robinson (trans.), New York, NY: Harper Perennial
Modern Thought, 2008, pp. 102–104. לפירוש הביטוי ראו בספרו של אברהם מנסבך, קיום 
ומשמעות: מרטין היידגר על האדם, הלשון והאמנות, ירושלים: מאגנס, 1998, עמ' 34–35, וראו 
 :)1959-1929( מאמרים  היידגר,  מרטין  טננבאום:  אדם  ותרגם  שערך  המאמרים  מבחר  את   גם 
דֶרךֶ, מגרמנית: אדם טננבאום, תל אביב: מפעלים אוניברסיטאיים להוצאה לאור, 1999. הישות בְּ

 Simon O’Sullivan, “The Aesthetics of Affect: Thinking Art Beyond Representation”, 	14
Angelaki 6, 3 (December 2001), p. 128

 Neil Vallelly, “(Non-)Belief in Things: Affect Theory and a New Literary ראו:  	15
 Materialism”, Stephen Ahern (ed.), Affect Theory and Literary Critical Practice: A Feel
 for the Text, Cham: Palgrave Macmillan, 2019, pp. 45–63; Brian Massumi, Parables
 for the Virtual: Movement, Affect, Sensation, Durham: Duke University Press, 2002,
 pp. 29–31; Gregory J. Seigworth and Melissa Gregg, “An Inventory of Shimmers”,
 Gregory J. Seigworth and Melissa Gregg (eds.), The Affect Theory Reader, Durham:
Duke University Press, 2010, pp. 1–25. כפי שהראו סייג'וורת וגרג, תאוריית האפקט מקיפה 
תחומים רבים: היבטים גופניים, פסיכולוגיה ופסיכיאטריה, ביולוגיה, בינה מלאכותית ומדעי המוח, 
מחקרי אנושיות ופוסט־אנושיות, פמיניזם, פילוסופיה ותרבות, פוליטיקה ופיזיקה, שיח על רגשות 
וחברה, ועוד )עמ' 6–8(. אני מתמקד בפלג אחד מתוך גוף תאורטי רחב זה, שעניינו מטריאליזם 

ויחסי סובייקט־אובייקט.



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





296

כסבך: הדבר והאדם מעורבים ופתוכים זה בזה.16 חשיבות המפגש בין המשורר לאובייקט 
נעוצה אפוא לא במיון האדם והדבר לקטגוריות אונטולוגיות נפרדות. כוחה של שירת 
ישורון, לטענתי, היא בתמורה שאינה מקבעת את הסובייקט והאובייקט בעמדה מוחלטת 

על רצף הייצוג השירי.

העציץ ברחוב ברדיצ'בסקי: דיוקן של סובייקט

עיסוקו של ישורון באובייקט עולה באופן משמעותי בשירתו משנות השבעים של המאה 
העשרים. צורת הייצוג בשיר "הָאֹסֶף" אפיינה את האובייקט באמצעות האסמבלז', רדי־
מייד ופֿאונד אובג'קט, דרך הצד הגופני ומבני השטח של הדבר, וכן באמצעות המשמעויות 
טָה" בוחר המשורר באסטרטגיה פואטית אחרת כדי לייצג  הסמליות שיוחסו לו; בשיר "רַקֶּ

את העצם. השיר כונס בספר השבר הסורי–אפריקני )1974(17 ומתאר חפץ נוי, עציץ:

טָה רַקֶּ

הֶעָצִיץ הַגָּדוֹל עוֹמֵד בְּמַצָּבוֹ. אַף עַל פִּי שֶׁכְּלִי רֵיק הוּא, הוּא חֶרֶס לֹא נִשְׁבָּר.

אֵינוֹ עוֹמֵד בְּאֵיבָה כְּלַפַּי, רַק מַבִּיט לָרְחוֹב. וְהֶעָצִיץ הַקָּטָן, צַמֶּרֶת צַבְּרִית,

קַרְנֵי אַיִל, עוֹמֵד בֵּין שֶׁמֶשׁ וָאָרֶץ. זאֹת אוֹמֶרֶת: בֵּין זְרִיחָה וְחֶרֶס
יל צֵל הַצֶּמַח שֶׁהָיָה לוֹ. שֶׁהָיָה לוֹ וְאֵין לוֹ.18 אֲדַמְדַּם, וּמַטִּ

טָה" העציץ  "רַקֶּ במקום תיאור של שרשרת אובייקטים המוצגים כאוסף אקראי, בשיר 
נטען במשמעות ומתרוקן ממנה בעת ובעונה אחת; כך הוא מציין בו־זמנית הן את המכל 
לִי  האידיומטי )"כְּ במובן  ערך  חסר  כדבר  מאופיין  העציץ  הראשון  בבית  תוכנו.  את  הן 
רֵיק"(, ובמובן המילולי כצמח שנשתל ונעקר. על אף זאת, בסוף השורה הראשונה הוא 
ה  "וּנְתַנֶּ ר". הצירוף האחרון רומז לתפילת המוסף לראש השנה,  בָּ נִשְׁ מתואר כ"חֶרֶס לאֹ 
קֶף". התפילה מתארת את גדולת האל לעומת אפסוּת האדם: "אָדָם יְסוֹדוֹ מֵעָפָר וְסוֹפוֹ  תֹּ
חָצִיר יָבֵשׁ וּכְצִיץ נוֹבֵל, וּכְצֵל עוֹבֵר, וּכְעָנָן  ר, כֶּ בָּ שְׁ חֶרֶס הַנִּ נַפְשׁוֹ יָבִיא לַחְמוֹ, מָשׁוּל כְּ לֶעָפָר, בְּ

ם".19 ה הוּא מֶלֶךְ אֵל חַי וְקַיָּ בֶת, וּכְאָבָק פּוֹרֵחַ, וְכַחֲלוֹם יָעוּף. וִאַתָּ לָה, וּכְרוּחַ נוֹשָׁ כָּ

ראו בהקשר זה את דיונה של חנה סוקר־שווגר במפגש העודף וחסר ההלימה בין הממשי ללשון,  	16
בין המלה לדבר. חנה סוקר־שווגר, מחשבות מיותרות: עודפות בספרות העברית 2017-1907, רמת 

גן: אוניברסיטת בר־אילן, 2022, עמ' 9–15, 49–74.
"אבות  ויזלטיר,  מאיר  ראו:  הספר  על  לביקורת  לעיל.   2 הערה  הסורי–אפריקני,  השבר  ישורון,  	17
סורי־אפריקני",  לא  אבל   — "שבר  לינדנבאום,  שלום   ;)11/4/1975( הארץ  בעיר",  אחד  ישורון 

ידיעות אחרונות )25/4/1975(.
טָה", כל שיריו, הערת הפתיחה לעיל, כרך ב, עמ' 29. אבות ישורון, "רַקֶּ 	18

נוסח  )עורך(, מחזור רנִת ישראל לראש השנה,  )מוסף לראש השנה(, שלמה טל  "פיוט סילוק"  	19
ספרד, ירושלים: יד שפירא, אלון שבות ומורשת, 1978, עמ' 186.



297

שחר 
ל

בנון
 כ"חֶרֶס  בתפילה  האדם  של  הארעי  מצבו  את  המתארת  דימויים  שרשרת  מול  אל 

ר", שבצורה מטפורית מציגה אותו בחדלונו, העציץ בשיר מתואר כאובייקט עוצמתי  בָּ שְׁ הַנִּ
ועמיד. מצד אחד, המשורר מממש את האידיום בתיאור של כלי ריק לא כביטוי מטפורי 
המוליך אל משמעות מופשטת, אלא כישות חומרית פשוטה; ומנגד, הביטוי "חֶרֶס לאֹ 
ר" טוען את האידיום במשמעות אחרת, באמצעות האלוזיה לתפילת המוסף של ראש  בָּ נִשְׁ
השנה. האובייקט נע אפוא בין המשמעות המופשטת הניתנת לו בליטורגיה היהודית לבין 

עמדתו הקונקרטית של המשורר, המתאר, מילולית, כלי עשוי חרס שלא נשבר.
י" מן הקובץ זה שם הספר )1970(, הדובר מספר  לִּ קּוֹמָה שֶׁ נִים: אֲדָמָה בַּ יר לְבוֹא פָּ ב"שִׁ
דוֹל, / אוֹתוֹ וְאֶת אַדְמָתוֹ עִמּוֹ".20  י אֶת אַדְמַת הֶעָצִיץ הַגָּ דוֹל, / עָקַרְתִּ ם הַגָּ שֶׁ גֶּ ו בַּ כיצד "עַכְשָׁ
המעשה שעשה המשורר בשיר המוקדם מפרש מדוע הוא תמה בשיר המאוחר על העציץ 
אֵיבָה" כלפיו. העציץ זוכה כאן לתיאור מואנש, וכביכול מכיל  הגדול כמי ש"אֵינוֹ עוֹמֵד בְּ
את זיכרון עקירתו מן האדמה. בפרשנות זו העציץ איננו אפוא רק הצד ההופכי, המטפורי 
ר", אלא גם כלי פשוט שהכיל אדמה, שהמשורר השקה וטיפח,  בָּ שְׁ של האדם, ה"חֶרֶס הַנִּ
עציץ שלבלב במרפסת התל־אביבית ברחוב ברדיצ'בסקי 8. על כן הבית הראשון בשיר 
טָה", המתאר את התבוננותו של הדובר בעציץ המרוקן מאדמתו, ממחיש את נוכחותו  "רַקֶּ

הפורחת של העציץ הגדול בעבר.21 
אַיִל" מפתח את היחס האמפתי של המשורר כלפי הצמח. הוא רומז  הצירוף "קַרְנֵי 
ולאיל שהסתבך בקרניו בסבך השיחים  ישורון,  לסיפור העקידה, מוטיב מרכזי בשירת 
והוקרב במקומו של יצחק. כפל המשמעות שבה נקרא השיר ממחישה את התנועה בין 
הצד הממשי, הקונקרטי, של האובייקט לבין ההיבט הסימבולי שלו. הביטוי "קַרְנֵי אַיִל" 
והישנותה של מילת היחס "בין" בטור השלישי מצביעים על עמידת הביניים של העציץ, 
ומציינים את הגבול המטושטש שבין הסובייקט לאובייקט: המשורר מסרטט דיוקן של 
עצם הנמצא במצב לימינלי מתמשך, שבו קשה לסווגו לכאן או לכאן באופן קטגורי. הבית 

השני מוסיף לפתח היבטים אלו:

טָה. מַמָּשׁ נִשְׁבָּר הַלֵּב לְאֵיזֶה חֹרֶף נָפַל. מִיַּד פְּרָצִים אֲלַכְסוֹנִיִּים שָׁלְחוּ עָלָיו רַקֶּ

חַשְׁמַלִּים הִקִּיפוּ אֶת הַצֶּמַח. שָׁלְחוּ אַחֲרָיו אוֹר יוֹם. הַכֹּל. נִרְאֶה מָה עוֹד יָבוֹא.

רֶגַע נִתְרוֹקֵן הַגֶּשֶׁם. גָּר הַשֶּׁקֶט. הֶעָלִים הֶחֱוִירוּ. נוֹצְצוּ כֹּחַ. רוּחוֹת הִדְחִיפוּהוּ

ית, כְּשׁוֹר לְפָנָיו. הֻצְלַף פָּנִים עַל פָּנִים. אָז עָמַד הַצֶּמַח עַל רַגְלָיו קְדוֹמַנִּ
לוֹחֵם שְׁוָרִים, אֲשֶׁר שַׁפּוּדִים כְּבָר בְּגַבּוֹ, כְּמַחֲטֵי קִפּוֹד, מָגִנֵּי טֶבַע.22

י", כל שיריו, הערה 8 לעיל, כרך א, עמ' 269. לִּ קּוֹמָה שֶׁ נִים: אֲדָמָה בַּ יר לְבוֹא פָּ אבות ישורון, "שִׁ 	20
חוקר הספרות האמריקני ביל בראון מתייחס לריקנות הכלי כהיבט מהותי בחומריות שלו: "זה  	21
מגלה  היידגר  שבו  יוצר,  החלל שהכד  אלא  הכול,  אחרי  הכד,  של  הקשיח  השחוק,  המשטח  לא 
 Bill Brown, A Sense of Things: The Object Matter of American ."את הדבריות של הדבר

Literature, Chicago, IL: University of Chicago Press, 2003, p. 7. התרגום שלי, ש"ל.
ישורון, הערה 18 לעיל. 	22



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





298

קֶף", המגוללת את חתימת גורלו של  ה תֹּ כאמור, השיר נוטל חלק מדימוייו מהתפילה "וּנְתַנֶּ
ה,  יִם וּמִי בַאֵשׁ, מִי בַחֶרֶב וּמִי בַחַיָּ האדם: "מִי יִחְיֶה וּמִי יָמוּת. מִי בְקִצּוֹ וּמִי לא בְקִצּוֹ, מִי בַמַּ
קִילָה".23 כשם שהאדם נאבק  פָה, מִי בַחֲנִיקָה וּמִי בִסְּ גֵּ מָא, מִי בַרַעַשׁ וּמִי בַמַּ מִי בַרָעָב וּמִי בַצָּ
לְחוּ  באש ובמים, בחרב ובחיה, בצמא ובמגֵפה, כך העציץ עומד איתן כנגד כל מה ש"שָׁ
אַחֲרָיו". בנרטיב שהמשורר מגולל נוצרת אנלוגיה בין האדם לעציץ, המדגישה את הצד 
השווה ביניהם: האדם נאבק בכוחות הבאים לכלותו והעציץ נטול האדמה משיב מלחמה 
שערה מול איתני הטבע — אור, גשם ורוח — המשתלחים בו.24 נדמה גם שישורון נוטל 
משהו מן התחביר האליפטי של התפילה, המדגיש את האפיון הקטלוגי של האדם והדבר.
הישות החומרית המתנגדת שהעציץ מגלם מסמנת את מעמדו של האובייקט ביצירת 
מצב  מתקיים  שבו  אתר  אלא  היום־יום,  של  תפאורה  בלבד,  רקע  אינו  העצם  ישורון: 
פרשני של "אי־הכרעה", כפי שהראתה ענת ויסמן בהקשר שירתה של לאה גולדברג;25 
החומר ביד היוצר כשם שהיוצר ביד החומר. לטענתי, ובקנה אחד עם המינוח התאורטי 
שמציעה תאוריית האפקט, תפיסה מטריאלית זו מנתצת את הבינאריות ביחסי הסובייקט 
והאובייקט, ומערערת על ההתמקדות בכל קטגוריה בנפרד. התפיסה בשיר רומזת אפוא 

לנקודת המפגש בין דבר ואדם, לרגע שבו הדברים –

מבודדים  נחים  אינם  אירועים  האירוע.  של  והאנרגיה  הריגוש  את  נושאים  ואז  מפיקים 

אם  שיקרה.  ואת  שקורה  את  שקרה,  את  משנים  זה,  אל  זה  מדממים  אלא  זמן,  בכיסי 

כך, הדברים המופיעים באירועים אלה אינם יכולים להיות מוגבלים לרגע סינגולרי של 

התרחשות.26 

טָה" אינו מייצר עמדה פואטית־אונטולוגית מקובעת, סינגולרית וסטטית אלא  השיר "רַקֶּ
דינמית ופעילה, כפי שניל וללי מציין כאן; השיר מטשטש את הגבול בין האדם לדבר, 
זה", ומראה את היחסים הלימינליים שביניהם, הנעשים ומתהווים.  זה אל  ה"מדממים 

"פיוט סילוק", הערה 19 לעיל, עמ' 186. 	23
מנחם פרי מציין את חשיבותה של האנלוגיה בשירת ישורון: "ובצד האחר של אותה מטבע: גשר  	24
של אנלוגיה בין המרוחקים, ההופך כל שניים המצויים בקונפליקט לצירוף חדש, מתוח, שבסיסו 
נחשפת דווקא אקוויוולנטיות". פרי, "סע, סע, ההיפך הגה", לחמן, איך נקרא אבות ישורון, הערה 

4 לעיל, עמ' 33.
ענת ויסמן משתמשת בביטוי "דיאלקטיקה של אי־הכרעה" כדי לתאר את האפקט ה"מהבהב" בשיר  	25
"ימים לבנים" מאת לאה גולדברג. לפי ויסמן, השיר מכיל שתי אפשרויות לפרשנות ה"מקיימות 
האנושית  'הסינתזה  "ייסורי  ויסמן,  ענת  אי־הכרעה".  של  מצב  היא  שתוצאתו  דיאלוג  ביניהן 
הגדולה': דיאלקטיקה של אי־הכרעה ביצירת לאה גולדברג", דפים למחקר בספרות 18 )2012(, 
 ]...[ 'אשתי־חותנתי'  'ארנב־ברווז',  בנוסח  "ציורי־חידה  פי העיקרון של  פועל על  11. השיר  עמ' 
המדגימים את התופעה המכוּנה 'ריבוי קביעויות בתפיסה'" )עמ' 14(. במובן דומה, יחסי הסובייקט 
והאובייקט אצל ישורון נקלעים לעמדה "מהבהבת" זו: קשה להכריע היכן הראשון מתחיל והיכן 
השני מסתיים. עם זאת, בהשוואה למקרה של גולדברג, לא הייתי מגדיר יחסים אלו כ"דיאלקטיקה" 
המכילה תזה, אנטי־תזה וסינתזה — שאינה מתגבשת גם אצל גולדברג, כפי שוויסמן מראה — אלא 

כתחום בוצני ומטושטש יותר, שבו האדם והדבר פתוכים זה בזה.
Vallelly, הערה 15 לעיל, עמ' 50. התרגום שלי, ש"ל. 	26



299

שחר 
ל

בנון
 שרוקן  העציץ  בשר,  כל  בדרך  ההולך  האדם  כמו  שלא  הפוכה:  אנלוגיה  עורך  המשורר 

מאדמתו אוצֵר חיים וחיוניות לאחר "מותו".
ר"  בָּ כאמור, העציץ מתואר לא כ"חָצִיר יָבֵשׁ וּכְצִיץ נוֹבֵל" שבתפילה, אלא כ"חֶרֶס לאֹ נִשְׁ
— מטפורה המנוגדת לתהליך התכלות החומר. בתפילה האדם משול לעפר ולעפר ישוב, 
ואילו בשיר הצמח משולל האדמה מאופיין כישות המוסיפה להתקיים ולהתגשם על אף 
חדלונה. יחסו של המשורר לאובייקט מבטא עמדת יסוד בשירת ישורון: תחת ההפרדה 
בין האדם לדבר, נוקט הדובר בעמדה המטשטשת את המרחק שביניהם, הקוראת תיגר על 
הפער שבין החומר הדומם לסובייקט המרגיש, החש והמגיב. ההשוואה ביניהם, שהייתה 
נוכחת עד כה ברובד האלוזי של השיר, מגיעה לשיאה בבית האחרון, כאשר העציץ עובר 

תהליך הממיר אותו מחפץ וחיה לאדם:

רָאָה בְּדִידוּתוֹ, רָאשֵׁי הֶעָלִים הוּעָפוּ. רָאָה קָנֶה הַדַּק שֶׁלּוֹ, אָזְנָיו זְקוּפוֹת

אֶל קָהָל פֶּרֶא. הִבִּיט עַל קָנֶה דַּק שֶׁלּוֹ, עַל חֹפֶן עָפָר שֶׁלּוֹ. בּץֹ בִּצְבֵּץ בֵּין

הֶן. אֶצְבָּעוֹת וָבֹּ

רָאָה אֶת לֹעַ הֶעָצִיץ. רָאָה אֶת הַלֹּעַ מִבַּחוּץ לֶעָצִיץ.27

בבית האחרון פושט העציץ לחלוטין את תכונות הצמח ומדומה ליצור אנושי. תיאורו בידי 
המשורר מבליט את סיווגו כסובייקט ומכונן יחסים אינטר־סובייקטיביים ביניהם. חביבה 
ניתן לתאר אותו כשיר  "מבחינת הפואטיקה של המסתורין  כי  כותבת על השיר  פדיה 
התבוננות, ומושא הראייה הוא עציץ. בשום רגע לא נאמר בשיר שמושא הראייה הוא 
אדם. אבל העציץ כאן הוא סובייקט, לא אובייקט".28 ואכן, בעקבות פדיה, ניכר שהמשורר 
מייחס לעציץ תודעה עצמאית, חוש ראייה ושמיעה, ומדמה את ענפיו לאיברים אנושיים: 
הֶן". דימוי העציץ לאדם ניכר גם באליטרציה  עוֹת וָבֹּ "אָזְנָיו זְקוּפוֹת" ויש לו "לעַֹ", "אֶצְבָּ
 — הֶן"  וָבֹּ עוֹת  אֶצְבָּ ין  בֵּ ץ  צְבֵּ בִּ "בֹּץ   — וצד"י  בי"ת  האותיות  על  ההטעמה  את  המניחה 
המציינת את הבוץ הנוזל משורשי העציץ, החושף את "רגליו". כך מושלמת ההשוואה בין 
האדם הנוצר מעפר לעציץ הגדול שנעקר מאדמתו. העציץ אינו מתפקד עוד כמטפורה או 

דימוי לאדם, אלא הופך לישות סובייקטיבית, עצמאית ואוטונומית.
השיר אינו מציג את העצם ביצירה כרקע, כתפאורה או כפרט חסר חשיבות. במנעד 
יחסים  המפיק  ומתמשך  הדדי  באירוע  והאדם  הדבר  נתונים  האובייקט  של  הייצוג 
אונטולוגיים סבוכים, ואלו מדגישים את ההיבט הלימינלי של הדברים ביצירת ישורון. 

טָה" מסרטט דיוקן של צמח ההופך לסובייקט. במקום אוסף של גרוטאות, השיר "רַקֶּ

ישורון, הערה 18 לעיל, עמ' 29. 	27
חביבה פדיה, "מסתורין השירה", הליקון 67 )אביב 2005(, עמ' 54. 	28



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





300

ג חִוֵּר מִן הָעוֹלָם"  מצבי ביניים, לשון והאנשה ב"הַגַּ

היחס הסבוך בין האובייקט לסובייקט מתגלה גם בעצם אחר המושך את תשומת ליבו 
של המשורר. בשיר "הָאֹסֶף" האובייקטים יוצגו בטכניקות אומנותיות של אסמבלז', רדי 
ר  ג חִוֵּ טָה" הופיע דיוקן של העציץ כסובייקט. בשיר "הַגַּ מייד ופֿאונד אובג'קט, ובשיר "רַקֶּ
מִן הָעוֹלָם", שהודפס אף הוא בשבר הסורי–אפריקני )1974(, אדגים כיצד מפותח ההיבט 

הלשוני של האובייקט:

הַגַּג חִוֵּר מִן הָעוֹלָם

הַבָּתִּים שֶׁבַּבַּיִת גָּרִים בַּדִּירוֹת.

אֲבָל הַגַּג גָּר בָּעוֹלָם וְחִוֵּר מִן הָעוֹלָם.

אֶת הַדִּירוֹת רוֹאִים הַבָּתִּים,
אֶת הַגַּג לֹא רוֹאִים אוֹתוֹ.29

הבית הראשון מעורר תמיהה: כיצד אפשר לייחס לבתים את התכונה האנושית המסומנת 
ירוֹת"? תשובה לשאלה מצויה בהבנת יחסי  דִּ "בַּ רִים", ההופכת אותם לדיירים  "גָּ בפועל 
הביוגרפי של השיר. השיר מתאר תהליך  וברקע  ישורון  ביצירת  והאובייקט  הסובייקט 
שיפוץ שבו נבנתה קומה נוספת מעל דירתו של המשורר ברחוב ברדיצ'בסקי 30.8 היחסים 
ביטוי  לידי  הבאה  הראשון,  שבבית  התחבירית  בעודפות  מתגלים  לעצם  המשורר  בין 
בתוספת כינוי הגוף "אוֹתוֹ", הממחישה את מעמדו של הגג בעיני המשורר — סובייקט 
ניסיון לכונן יחסים  נפרד. כפי שאירע עם העציץ, גם כאן נראה  הזכאי לכינוי דקדוקי 
אינטר־סובייקטיביים בין המשורר לישות חומרית במרחב המקומי, והניסיון מומחש כאן 

גם ברמה הלשונית. 
יִת.  ים אֶת הַבַּ י מַכִּ מַעְתִּ התקדמות השיפוץ בהמשך השיר ממירה את הגג לרצפה: "שָׁ
כֹּחַ".31 חוסר היכולת לעלות אל הגג מעוררת אצל המשורר תסכול  בְּ ג  / לְהוֹרִיד אֶת הַגַּ

שמוביל לאסוציאציות מקראיות: 

זִיפְזִיף חוֹל וָמֶלֶט הֵם חָמְרֵי בִּנְיָן.

הָאֵשׁ וְהָעֵצִים וְהַמַּאֲכֶלֶת הֵם חָמְרֵי בִּנְיָן שֶׁל אַבְרָהָם אָבִינוּ.

זִיפְזִיף חוֹל וָמֶלֶט הֵם חָמְרֵי בִּנְיָן.
בַּעֲבוֹדָה שְׁחֹרָה כְּפוֹעֵל פָּשׁוּט שֶׁעָבַדְתִּי בְּבִנְיָן.32

ר מִן הָעוֹלָם", כל שיריו, הערת הפתיחה לעיל, כרך ב, עמ' 84. ג חִוֵּ אבות ישורון, "הַגַּ 	29
לפרשת שיפוץ הגג ראו, צורית, הערה 4 לעיל, עמ' 122–123.  	30

ישורון, הערה 29 לעיל, עמ' 85. 	31
שם, עמ' 86. 	32



301

שחר 
ל

בנון
 השיר עורך אנלוגיה בין חומרי הבניין לסיפור המקראי של עקדת יצחק: כשם שיסודות 

עצים  אש,  על  מבוסס  העקדה  סיפור  וָמֶלֶט",  חוֹל  "זִיפְזִיף  מהאנפורה  מורכבים  הבניין 
ומאכלת. המשורר מדמה את הגג ליצחק הנעקד על המזבח ומובל לשחיטה. ההשוואה 
בין השיפוץ לבין סיפור המקראי מעוררת, שוב, השתוממות: מעשה העקדה, אחד הרגעים 
בתל  בניין  לשיפוץ  מושווה  וכעת  לעציץ  טָה"  ב"רַקֶּ הושווה  התנ"כי,  בסיפור  המכוננים 
אביב, ומזכה את הגג במעמד של אחד מאבות המקרא. אך התמיהה נעלמת אם מעלים 

על הדעת את החינוך היהודי המסורתי שקיבל ישורון ב"חדר".33
טורניאנסקי,  וחווה  ויינרייך  מקס  היידיש  חוקרי  על  בהסתמכו  הראה,  גרינוולד  רועי 
הסביבה  "מן  המקראיות  הדמויות  את  העתיקה  התנ"ך"  סיפורי  של  ש"האקטואליזציה 
המיתית הארכאית אל העולם היהודי בן הזמן והמקום ]...[ המדומיין הפרשני והמדרשי צירף 
את הטקסט התנכ"י ואת סביבת החיים בעיירה היהודית".34 הסברו של גרינוולד מבהיר את 
התופעה החוזרת בשיר זה, בשיר על העציץ ובשירים אחרים: האובייקט המוחשי הקונקרטי 
מעלה אסוציאציות מקראיות בעקבות הרקע הביוגרפי של המשורר, שבו הסביבה המקומית 

— ובמקרה זה, התל־אביבית — מזמנת את "הסביבה המיתית הארכאית". 
משאלתו של ישורון היא שההתערבות האלוהית שהצילה את הנער תעצור גם את 
יד הפועלים מלהישלח אל הגג. הבניין המשופץ מובן לפיכך כמִנחה לאל — חומרי הבניין 
החדשים מדומים לכלים שאברהם התעתד להקריב באמצעותם את בנו. על כן הגג אינו 
מסמן בהוראתו הלשונית מכסה עליון בלבד, ישות חומרית שולית ונסתרת, אלא מובן 

כחלק מאקט מיתי של העלאת קורבן, ובכך זוכה לחשיבות פואטית מוגברת. 
קריאה זו קשורה לגישה הפרשנית של פרי ולחמן, המחברת את האובייקטים למושאים 
מופשטים מעבָרו של המשורר או לתהליך הדמיון שהוא נטל משנות ה"חדר", כפי שהראה 
האלה  הסימבוליים  הצדדים  אל  החומרי  מההיבט  התנועה  את  מדגיש  השיר  גרינוולד. 
"או־ של  גישה  לטענתי,  מתאר,  אינו  ישורון  שירת  של  המורכב  הייצוג  רצף  ובחזרה: 
שהדובר  כחומרים  ממוסגרים  והמלט  החול  שהזיפזיף,  כשם  "גם־וגם".  של  אלא  או", 
בִנְיָן", כך הם מובנים גם כמוליכים  י בְּ עָבַדְתִּ שׁוּט שֶׁ פוֹעֵל פָּ חֹרָה כְּ השתמש בהם ל"עֲבוֹדָה שְׁ
מטפוריים אל הסיפור המקראי של עקדת יצחק. שירתו של ישורון מייצרת תנועה דינמית 

ומתמשכת בין שתי ההבנות האלה.
בִנְיָן",  י בְּ עָבַדְתִּ שׁוּט שֶׁ פוֹעֵל פָּ חֹרָה כְּ עֲבוֹדָה שְׁ הטור האחרון בציטוט שהובא לעיל, "בַּ

מתיק את המיקוד אל הביוגרפיה של ישורון, ולאחר תיאור קצר שלה שב הקֶשֶב לגג:

בַּלַּיְלָה, בִּגְמַר הָעֲבוֹדָה, הַגַּג חוֹרֵק כִּמְאֻשְׁפָּז.

צְעָדִים עַל הַמַּדְרֵגוֹת, בְּהַפְסָקוֹת, וְאֵין אִישׁ.

בַּלַּיְלָה צְעָדִים, וְכָל הַכֵּלִים עוֹנִים.

זֶה אוֹמֵר לִי: יֵשׁ לְךָ עִנְיָן אֶחָד: גַּג.

גרינוולד, הערה 2 לעיל, עמ' 190–191. 	33
שם, עמ' 191. גרינוולד מקשר את העיקרון האנלוגי של שירת ישורון המאוחרת למה שלילך לחמן  	34

מכנה "מונטאז' פואטי". Lachman, הערה 7 לעיל.



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





302

אֶת הַגַּג עַכְשָׁו סוֹגְרִים.

הוּא יִהְיֶה הַמִּכְסֶה שֶׁלִּי.

הַקֻּרְנָס מְנַפֵּץ אֶת ראֹשׁוֹ.

מֵעוֹדִי לֹא שָׁמַעְתִּי קוֹלוֹ שֶׁל הַגַּג.

אִלּוּ שָׁמַעְתִּי אֶת קוֹלוֹ.

אִלּוּ עָמַדְתִּי קָרוֹב אֵלָיו.

קוֹלוֹ הָיָה מְדַבֵּר אֵלַי.

עַכְשָׁו שֶׁהוּא מִתְרַחֵק

שׁוֹמְעִים שֶׁהוּא מְדַבֵּר אֶל עַצְמוֹ.

עַכְשָׁו שֶׁנּוֹפֵל הַטִּיחַ, שׁוֹמְעִים שֶׁהוּא מְדַבֵּר אֵלַי.

הַגַּג מְדַבֵּר וְהַקֻּרְנָס מַכֶּה אֶת הַגַּג.

וַאֲנִי שׁוֹמֵעַ יוֹשֵׁב בְּתַחְתִּית הַגַּג.

אֲנִי בֵּינִי וְהַתִּקְרָה.

אֲנִי בֵּינִי וְהַקִּירוֹת.

אֲנִי בֵּינִי וְהָרִצְפָּה.
אֲנִי בֵּינִי וְהַקִּיר וְהַמִּקְרֶה.35

האנפורה במילת התנאי "אִלּוּ" מבטאת את החרטה שהמשורר חש כלפי הגג — האפשרות 
של עבר חלופי קוסמת לו. הבחנתו המאוחרת ב"קולו" של הגג מעלה את מוטיב האשמה 
בשירת ישורון, ונדמה כי החזרות הרבות בשיר קשורות לכך.36 מבעד הרעש של השיפוץ 
את  מסמנת  בשיר  המתגלה  הלשונית  האיכות  הגג:  של  "דיבורו"  את  המשורר  מזהה 
האובייקט כבעל יכולות תקשורתיות, המפתחות את תהליך הסובייקטיביזציה הכללי שלו 

ישורון, הערה 29 לעיל, עמ' 86–87. 	35
המיוחדת של  הזיכרון  צורת  החזרות מסמלות את  ינִי".  בֵּ "אֲנִי  ו",  "עַכְשָׁ "אִלּוּ",  יְלָה",  לַּ "בַּ למשל:  	36
נבחן במחקרו  ישורון  הזיכרון בשירת  נושא  וזֵכֶר.  לקינה  בכל מה שנכחד מושא  הרואה  ישורון, 
של עודד וולקשטיין, "הזיכרון ביצירותיהם של אבות ישורון ופרנץ קפקא: מודל פסיכו־סמיוטי", 
עבודת מוסמך, אוניברסיטת תל אביב, 2000. ראו גם את מאמרו של שחר ברם, העוסק בייצוגי 
הזיכרון במחזור השירים "עֶרֶב יְהוּדֵי קְרַאסְנִיסְטַאוו", ואת מאמרה של לילך לחמן הבוחן את הנושא 
בפואמות שונות בשירת ישורון. שחר ברם, "גילוי פנים: יחסי שירה, צילום וזיכרון במחזור השירים 
 Lilach  ;105–86 עמ'   ,)2016 )מרץ  טז  מכאן  ישורון",  אבות  מאת  קְרַאסְנִיסְטַאוו'  יְהוּדֵי  'עֶרֶב 
 Lachman, “Ktivat-Adam (Homograph): Avot Yeshurun, the Long Poem, and Poetic
Historiography”, Dibur Literary Journal 4 (Spring 2017), pp. 39–52. האשמה היא אחד 
הרכיבים המרכזיים ביותר ביצירת המשורר. השיר המייצג ביותר בהקשר זה הוא "פתיחה לראיון" 
)כל שיריו, הערת הפתיחה לעיל, כרך ב, עמ' 124(. ישורון התייחס לנושא האשמה בריאיון שהעניק 
לבתו הלית ישורון. הלית ישורון, "אני הולך אל הכל", לחמן, איך נקרא אבות ישורון, הערה 4 לעיל, 

עמ' 226–228. וראו גם, צורית, הערה 4 לעיל, עמ' 89–91.



303

שחר 
ל

בנון
 ביצירה. תחת יחסים המבוססים על ההבחנה בין סובייקט ואובייקט, מתגלה האובייקט 

כסובייקט בעל תודעה ולשון משלו.37 
"פרוסופופאה",  הספרותי  למונח  הגג  של  דיבורו  בין  לקשר  היה  אפשר  זו  בנקודה 
שעליו הרחיב פול דה מאן: "זוהי התבנית של הפרוסופופיאה, הבדיון של הפנייה לישות 
נעדרת, מתה, או חסרת קול, המעלה את האפשרות שישות זו תענה ומעניקה לה את כוח 
הדיבור".38 עם זאת, על אף האפשרויות הפרשניות שמונח זה אוצֵר, לדעתי ישורון אינו 
"מעניק פנים או מסכה" לדבר — כפי שמראה דה מאן בניתוח המודוס האוטוביוגרפי אצל 
המשורר הבריטי הרומנטי ויליאם וורדסוורת' — אלא נותר באזור ביניים אונטולוגי, שבו 

אובייקט וסובייקט מעורבים ומעורבבים זה בזה.39 
בדומה לעציץ בשיר הקודם, אף כאן מתגלה מערכת היחסים המורכבת בין אדם ודבר. 
מחד  והחומרי  המוחשי  במובנו  הגג  לייצוגו של  מקושרים  והסובייקט  האובייקט  יחסי 
גיסא, ובמובנו כסובייקט מדבר ומרגיש, מאידך גיסא. את היחסים האלה אפשר למסגר 
בין  הדינמיים  היחסים  את  המציינת  האפקט,  תאוריית  שמציעה  המונחים  באמצעות 
סובייקט לאובייקט, כפי שהראה סטיבן ארן: "שום ישות מגולמת אינה בלתי תלויה, אלא 
מושפעת ומשפיעה על גופים אחרים כתנאי של היות־בתוך־העולם".40 חוקרי תאוריית 
האפקט מדגישים את הרגשות והתחושות הביולוגיות העולות בישויות ודועכות בהן, את 
האינטנסיביות והמשקעים של פעולות אלו ואת "יחסי הכוחות" המצטברים, הלימינליים 

והצדדיים הפועלים תמיד בין גופים, דברים וישויות בעולם.41
עורכי The Affect Theory Reader מליסה גרג וגרגורי סייג'וורת מבהירים שאפקט 
ועודף  מדורג  בתהליך  ךְ;  במֶשֶׁ בהיעשות,  בסטטיות,  ולא  בתנועה  תמיד  קשור  גופני 
המתרחש כל הזמן ולא בעמדה מקובעת; ביחסי האנרגיה והכוח שבין גופים אימננטיים 
בתוך־העולם.42 חוקרים אלה, וכמותם סטיבן ארן, מדגישים את "החשיבה היחסית", את 
ואת הקונטינגנטיות המטריאלית  בעולם  וגופים  דברים  רשת ההשפעות ההדדית שבין 
שחשיבה זו מציעה.43 המשותף לפלגים השונים של תאוריית האפקט, כפי שמציין ניל 

צד זה של האובייקט עומד גם בזיקה להוראה הדו־משמעית של המילה "דברים" בלשון העברית  	37
ובשפות אחרות. "דברים" מורים על דיבורים, מסרים בשפה )כבביטוי "יש לי איתך דין ודברים"(.

פול דה מאן, "אוטוביוגרפיה כהשחתת־פנים", מאנגלית: שי גינזבורג, מכאן טז )מרץ 2016(, עמ'  	38
249. טקסט המקור פורסם בשנת 1979. 

 Michael Riffaterre, .ראו בהקשר זה את מאמרו של מישל ריפטר, המגיב למאמר של דה מאן 	39
Prosopopeia”, Yale French Studies 69 (1985), pp. 107–123“. להתייחסות לפרוסופופאה 
בשירה העברית ראו את מאמרה של רינה ז'אן ברוך על החפצים הדוברים בשירת לאה גולדברג. 
רינה ז'אן ברוך, "'אין המציאות חוזרת פעמיים': על הרגע האוטוביוגרפי בשירתה של לאה גולדברג", 

מכאן טז )מרץ 2016(, עמ' 270–277.
 Stephen Ahern, “Introduction: A Feel for the Text”, Stephen Ahern (ed.), Affect Theory 	40
 and Literary Critical Practice: A Feel for the Text, Cham: Palgrave Macmillan, 2019,
 Sein und התרגום שלי, ש"ל. הביטוי "היות־בתוך־העולם" לקוח מספרו של מרטין היידגר .p. 13

Heidegger( Zeit, הערה 13 לעיל(.
Seigworth and Gregg, הערה 15 לעיל, עמ' 2. 	41

שם, עמ' 3. 	42
Ahern, הערה 40 לעיל, עמ' 13. 	43



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





304

וללי, היא ראיית העצמים לא כ"אובייקטים מטריאליים נייחים שפשוט משקפים תרבות", 
אלא כ"אירועים רבים" בעלי "עומק חומרי" ו"מציאות מתמשכת ואימננטית".44 תאוריית 
או  בלבד  האפקט מעדכנת אפוא מסורות תאורטיות השמות את הדגש על הסובייקט 
על האובייקט בלבד, ובמקום זאת מתייחסת להיבט היחסי והדינמי ביניהם. הבנה כזאת 
של היחסים בין האדם לדבר בשירת ישורון מציגה אותם כהתרחשות דינמית, לימינלית, 

מתהווה, בפעולה, בתמורה, תנועה ושינוי.45
המקום שבו הגותו של פול דה מאן ותאוריית האפקט נפגשות הוא הניסיון לבטל כל 
"ניגוד קוטבי של או־או",46 כפי שמראה דה מאן בנוגע להבחנה בין בדיון ואוטוביוגרפיה, 
ובהבנה של "שינויי צורה הדרגתיים" כחלק מ"אומנות המעבר המעודן" של הפרוסופופאה.47 
ההבדל בין הגישות התאורטיות מצוי בנקודת המיקוד: דה מאן מתאר כיצד הפרוסופופאה 
מעניקה לאובייקט פנים, מסכה או קול במהלך של בדיון ספרותי, מהלך המייצר קטגוריות 
נפרדות של אובייקט וסובייקט רק כדי לערער עליהן בסופו של דבר; תאוריית האפקט 
ר מִן הָעוֹלָם"  ג חִוֵּ מתמקדת בנקודות הביניים, בהיבט היחסי, הדינמי והלימינלי. בשיר "הַגַּ
בא ההיבט הזה לידי ביטוי בהצגת שתי ישויות הנתונות במצבי ביניים אלה, בסבך שאינו 

אפשרי להתרה.48 
ינִי". מצב הביניים  השיר טווה סבך זה בין המשורר והגג באמצעות האנפורה "אֲנִי בֵּ
שהמשורר והאובייקט מצויים בו מיוצג בשני מובנים: בקרבה שבין המשורר והגג ובפער 
המונח ביניהם. נראה כי שירתו של ישורון נותרת בתווך כחלק מן הניסיון לדחות את 
השינוי המגולם בהקמת הקומה החדשה. הבנה זו מותירה את העבר בסימן שוויון עם 
להשלמתו.  בדרך  אי־הכרעה,  של  מפולש  במצב  ביניים,  בנקודת  נשאר  הגג   — ההווה 
הלכידות והסבך שבו נמצאים דבר ואדם מאפיינים את היחסים הלימינליים בין סובייקט 

Vallelly, הערה 15 לעיל, עמ' 46. ראו גם את המאמרים של סיימון או'סוליבן ושל איב קוסופסקי  	44
 Eve Kosofsky ;135–125 'הערה 14 לעיל, עמ ,O’Sullivan :סדג'וויק ואדם פרנק בהקשר זה
 Sedgwick and Adam Frank, “Shame in the Cybernetic Fold: Reading Silvan Tomkins”,
 Eve Kosofsky Sedgwick, Touching Feeling: Affect, Pedagogy, Performativity, Durham

and London: Duke University Press, 2003, pp, 93–121
Vallelly, שם, עמ' 52. 	45

דה מאן, הערה 38 לעיל, עמ' 245. 	46
שם, עמ' 249. 	47

תיאור אחר לקשר בין הגופני ללשוני מופיע במחקרה של חנה סוקר־שווגר על אורי ניסן גנסין: "כך  	48
ייחודו של הטקסט של גנסין הוא באופן שבו נאחזה התפיסה החושנית הניטשיאנית, הסומטית, 
בלשון המקורות והמדרש, השתרגה־הסתבכה בה לכדי רקמת טקסט/מרקם, טקסט שאינו ניתן 
גנסין מתוך מוסיקת הסוגיה  "גולם אלוהים: הולדת הטרגדיה אצל  לפרימה". חנה סוקר־שווגר, 
מחשבת  )עורכים(,  טאוזינגר  ורונה  רוזנצווייג  קלאודיה  נתנאל,  לילך  שוורץ,  יגאל  התלמודית", 
בר־אילן,  אוניברסיטת  גן:  רמת  ליפסקר,  לאבידֹב  מוגשים  יהודיות  בספרויות  מחקרים  הספר: 
2020, עמ' 388. אומנם המקרה של גנסין אינו כשל ישורון, אך יש קשר חומרי המחבר ביניהם — 
המילה "סבך" על נגזרותיה השונות מצביעה על החיבור שבין החומרי והגופני לבין הדיבור והשפה 

הן אצל המשורר הן אצל הסופר.



305

שחר 
ל

בנון
 בחומריותו  האובייקט מתגלה  היעשות  בתהליך מתמשך של  ישורון.  בשירת  ואובייקט 

הדינמית,49 ומנגד, המשורר מצמצם את מעמדו הסובייקטיבי והופך לעד ולמתעד שלו. 
היחסים בין האובייקט לסובייקט מסמנים את הראשון לא רק כנשא סימבולי של 
משמעות, אלא גם כחלק מן המרחב הביתי והעירוני, המוחשי והחומרי. וללי מתייחס 

לתפיסה זו:

העובדה שאפקט מתרחש בשני כיוונים בין סובייקטים ואובייקטים מקשה על היכולת של 

אובייקטים לשמר משמעות יציבה, ובאותו אופן מסכנת את יכולתו של הסובייקט להגדיר 

את עצמו או עצמה באופן קונקרטי ביחס אליהם. אך באופן מהותי יותר, משמעות אינה 
מונחת בחומרים הפועלים או המופעלים, אלא בין שתי הדינמיקות האלה.50

תהליך הדינמיקה הלימינלית המתמשכת שווללי מתאר מוחה את ההבדל שבין סובייקט, 
חומריותו  במלוא  המתגלה  אובייקט,  לבין  בדבר,  ומופשטת  חיצונית  אידאה  המחפש 
הגועשת. האובייקט בשירת ישורון מגלם אפוא תהליך בלתי פוסק של היעשות והתהוות: 
משמעות המפגש בין המשורר לגג אינה מצויה בבידוד האלמנטים או בסיווגם לקטגוריות 
אונטולוגיות נפרדות; כוחה של היצירה הוא ב"אירוע" מתפתח ומשתנה, שאינו מקבע 
את הסובייקט והאובייקט בעמדה פואטית־אונטולוגית אחת על רצף הייצוג. סוף השיר 

מתאר את סיום השיפוץ:

הוֹפְכִים אֶת הַגַּג לְרִצְפָּה.

בַּאלַאטוֹת יָשִׂימוּ חֲלַקְלַק.

רֶגֶל בּהֶֹן עֲקֻמָּה.

יַבָּלוֹת עַל אֶצְבְּעוֹת הָרֶגֶל.

יְכַסְיֻמוּ כַּמַּיִם צוֹלְלִים.

זֶה הַגַּג יִהְיֶה הַמְכַסֶּה שֶׁלִּי.

וְזֶה יָבוֹא מִכֹּחַ הַמְּשִׁיכָה.
עַד שֶׁיָּבוֹא שָׁבִיט.51

כפי  ישורון,  בשירת  והיעשות  התהוות  של  כאירועים  מובנים  וסובייקט  אובייקט  בין  היחסים  	49
עדיין  הסורי־אפריקני  השבר  כי  לומר  יודעים  "גיאולוגים  גרינוולד:  רועי  אחר  בהקשר  שהבחין 
מתהווה; כל רגע נתון הוא מצב ביניים בהיעשות נמשכת. ]...[ אם נמשיג באורח דומה את שירתו 
של ישורון, יהיה גם הטקסט רגע חטוף בהתהוות הנתונה לכוחות שונים". גרינוולד, הערה 2 לעיל, 
גם  לטעמי  תקפים  הכתיבה  תהליך  על  מחיל  שגרינוולד  ו"היעשות"  "התהוות"  המילים   .7 עמ' 

בהקשר האובייקטים וההיבט המטריאלי של יצירת ישורון.
Vallelly, הערה 15 לעיל, עמ' 54. ההדגשה במקור והתרגום שלי, ש"ל. 	50

ישורון, הערה 29 לעיל, עמ' 88. 	51



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





306

רצפת  על  חדשים  דיירים  פוסעים  שבתומה  השיפוץ,  השלמת  את  מדמיין  השיר  סוף 
הֹמֹת  הקומה העליונה. המשורר רומז לשירת הים ולמרכבות פרעה שטבעו בים סוף ו"תְּ
מוֹ אָבֶן" )שמות טו 5(. נראה שכוכב השביט, המטאור שישורון  יְכַסְיֻמוּ יָרְדוּ בִמְצוֹלתֹ כְּ
מזמן, וכן המרכבות שטבעו במצולות, רומזים כולם על משאלה של השמדה: הפיכת הגג 
לרצפה מדומה בעיני המשורר לא רק לפעולה של התחדשות עירונית, אלא לרגע של הרס 
עוֹלָם" השיר מתאר את היחסים הדינמיים בינו לבין המשורר,  ר בָּ ג גָּ וכיליון. כל עוד "הַגַּ
המטשטשים את ההבחנה בין חפץ ואדם, סובייקט ואובייקט. כאשר יחסים אלו אינם 
יכולים להתקיים יותר המשורר מציע סוף שיכלה את שתי הישויות ברחוב ברדיצ'בסקי 

8 — הגג והאדם החי תחת קורתו.

התנועה בין סובייקט ואובייקט בשלושים עמ' של אבות ישורוןשלושים עמ' של אבות ישורון

הבחינה האחרונה של יחסי האובייקט והסובייקט ביצירת ישורון תתמקד בעצם שהוא 
גם טקסט, מכתב. מכתב מסמן לרוב שדר תקשורתי של טקסט הנשלח לנמען; מטענו 
הסמנטי עולה בחשיבותו, באופן גורף, על פני ממדו החומרי. ישורון, ביצירתו, הופך את 
המכתב לסמן מטונימי של בני משפחתו, ובייחוד של אימו ריקל פרלמוטר, אך להבנת 
המכתב בשירתו יש לבחון לא רק את תכונותיו הרפרנציאליות־תקשורתיות והמטונימיות, 
אלא גם את מאפייניו המטריאליים. התייחסות למכתבים מופיעה בשיחה שקיים ישורון 

עם הסופרת אידה צורית:

אין  כבר  עכשיו  להסתדרות.  לך  לי  ואמרו  עבודה  ביקשתי  לארץ־ישראל,  משבאתי 

לא  עבודה  הסתדרות.  אמרו:  ששאלתי,  אז  אבל  מקצועיות,  אגודות  יש  הסתדרות, 

קיבלתי; אבל בבית זה, בחדר קטן, היה יושב איש אחד גידם, פעמיים בשבוע, והיה בורר 

במהירות בידו האחת השמאלית, כתוכי בתיבת זמרה, מכתבים מהבית, שהיו מתקבלים 

על־פי כתובת ההסתדרות. אני הייתי חוזר וקורא בהם בכל הזדמנות: במטבח הפועלים 

ובהפסקות בעבודה. לחברי שתמהו, אמרתי: קיבלתי זה היום ולא הספקתי לקרוא. נהניתי 

מגעגועי בני הבית, כי הייתי פה לבד. הם הגיעו אלי שנים רבות ונתפזרו דרך נדודי בכל 

הארץ. אפשר לומר כי זיבלתי את אדמת הארץ במכתבי אמי, ופתאום נפסקו. בבת־אחת. 
כמו פומפיאה.52

דבריו של ישורון מצביעים על געגועיו ובדידותו בארץ ישראל ועל ציפייתו הרבה למכתבים 
מבני המשפחה שנשארו באירופה; הריאיון מראה כמה יקרי ערך היו המכתבים בעבורו, 
ומספק תמונה היסטורית מדויקת יותר מזו העולה בשיריו, שבהם נוצר הרושם כי לא 

צורית, הערה 4 לעיל, עמ' 49. 	52



307

שחר 
ל

בנון
 שמר על קשר עם בני משפחתו.53 העצירה הפתאומית בהגעת המכתבים הָלְמה במשורר 

במפתיע — הפסקת ההתכתבות השגרתית מדומה בקטע להתפרצות הר הגעש בפומפיי. 
החומרי  הממד  את  גם  מעלה  הקטע  שבמכתבים,  והאישי  ההיסטורי  הממד  מלבד 
שבהם, המודגש במובן הכפול של המילה "זיבול": המכתבים מסומנים כפסולת, כמו שיירי 
המתכות והגוף בשיר "הָאֹסֶף", עצמים המושלכים ומפוזרים "דרך נדודי" המשורר "בכל 
הארץ". עם זאת, ועל אף ההקשר הזה, אפשר לקרוא את הזיבול גם כפעולה של דישון: 
המכתבים שהוטלו לאדמה מפרים תהליכים פנימיים עמוקים, שיצמיחו ויניבו פרי ספרותי 
משמעותי ברבות הימים. הבנת המכתב בשירת ישורון מצידו המטריאלי מאפשרת לראות 

שוב את התנועה המורכבת של שירתו על רצף הייצוג של יחסי האובייקט והסובייקט.
המכתב זוכה להתייחסות מקיפה בספר שלושים עמ' של אבות ישורון )1964(, המגולל 
תחילת  עד  העשרים  שנות  מאמצע  משפחתו  ובני  המשורר  בין  ההתכתבות  קשר  את 
מלחמת העולם השנייה.54 זהו ספר צנום המכיל שלושים שירים, בחירה אסתטית הרומזת 
לשלושים ימי האֵבֶל במסורת היהודית. בכל שיר שלושה בתים בני ארבע שורות שמספר 
הבחירה  בהתאמה.  ושתיים  שלוש  ארבע,  חמש,  לאחרת:  מאחת  מתקצר  בהן  המילים 
האסתטית של עימוּד הספר במבנה מצטמצם מעידה על החיבור הקונספטואלי בין הארגון 

עודד וולקשטיין התייחס לנושא האשמה אצל ישורון ולהשפעה שלו על "ההיסטוריה החלופית"  	53
שהמשורר מעצב בשירתו: "כזכור, במציאות ההיסטורית־ביוגראפית הקפיד ישורון — לפחות עד 
לנקודת זמן מסויימת — להשיב על מכתביהם של בני־משפחתו. ]...[ כאשר ישורון מעצב לו בשיריו 
'היסטוריה' שבה מעולם לא השיב למכתבים, וככל הנראה גם לא קרא בהם, הוא בודה לו עוול 

חמור פי כמה מזה שהוא אשם בו באמת". וולקשטיין, הערה 36 לעיל, עמ' 31. ההדגשה במקור.
"פיסת  שמיר,  משה  למשל:  ראו,  חיובי.  בטון  ברובן  שלוּווּ  בצאתו,  רבות  לביקורות  זכה  הספר  	54
למרחב: משא )9/10/1964(, עמ' 5; אברהם רוזנברג, "שלושים עמודי  הנייר — פיסת הרקיע". 
שיבה", הארץ )6/11/1964(; גבריאל מוקד ]יוסף עילם[, "שלושים עמ' של אבות ישורון", עכשיו 
עמ' של  "שלושים  עקביהו,  יצחק  ראו,  יותר,  מסויגת  לביקורת   .111–109 עמ'   ,)1965(  13–12
אבות ישורון", מאזנים כ )דצמבר 1964(, עמ' 80–81. מיכאל גלוזמן ראה בספר "סימן מפנה הן 
בפואטיקה של ישורון והן בהתקבלותו הביקורתית. בניגוד לרעם, ספר שיריו המקובצים שהופיע 
הופעתו  עם  אוהד  ליחס  זכה  עמ'  שלושים  לועגות,  אף  ולעתים  עוינות  תגובות  ועורר  ב־1961 
בקורת  ישורון",  אבות  של  הנשימה  "תפנית  גלוזמן,  מיכאל  ברנר".  בפרס  ישורון  את  זיכה  ואף 
ופרשנות: כתב–עת למחקר ספרות עם–ישראל 45, 2017, עמ' 246. וראו גם: אופנהיימר, הערה 
2 לעיל, עמ' 74–79, 160–162; לילך לחמן, "העולם הקודם לא יחקור בה" הארץ )6/9/1995(. 
רוחמה אלבג התמקדה ברקע הביוגרפי של הספר, ברשימתה "עוד אלף שנים אומר שמך", הארץ 
)27/9/2009(. התייחסות אחרת פרסמה אורית מיטל, שניתחה את ייצוגי המכתבים בשירתם של 
אורי צבי גרינברג ואבות ישורון, והתמקדה במאמרה בדמות האם. אורית מיטל, "'איך זה נקרא': 
עת  כתב  אות:  ישורון",  אבות  ובשירת  גרינברג  צבי  אורי  בשירת  ליעדם  המגיעים  מכתבים  על 
לספרות ולתיאוריה 1 )סתיו 2010(, עמ' 133–162. אדריאנה ג'ייקובס בחנה את שירי שלושים 
עמ' של אבות ישורון ביחס למלאכת התרגום שמפעיל המשורר וכן את נוכחותה של היידיש מבעד 
 Adriana Jacobs, “Hebrew Remembers Yiddish: Avot Yeshurun’s Poetics of לעברית: 
 Translation”, Lara Rabinovitch, Shiri Goren and Hannah S. Pressman (eds.), Choosing
 Yiddish: New Frontiers of Language and Culture, Detroit, MI: Wayne State University
Press, 2013, pp. 295–313. מבחר מכתבים שכתבו בני המשפחה לישורון משנות השלושים של 
המאה העשרים ועד 1940 מובא בהוצאה חדשה של הספר שלושים עמ' של אבות ישורון, בעריכת 
יעקב הרשקוביץ, ובו מכתב האם: זיכרון, מכתבים ושכחה אצל אבות ישורון, בני ברק: הקיבוץ 

המאוחד, 2023. 



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





308

המתמעטות  והמילים  המתקצרות  השורות  בו.  המתואר  התוכן  לבין  הדף  של  החזותי 
מחקות במישור הצורני את הידלדלות התקשורת בין המשורר לבני משפחתו. 

בשואה.55  משפחתו  רצח  בעקבות  המשורר  שחש  האשמה  ברגשי  מלאים  השירים 
על אף ההתכתבות הרציפה שניהל עימם לאורך השנים הרגיש ישורון כי לא סייע להם, 
ולא עמד איתם בקשר במידה מספקת. בריאיון שהעניק ליצחק בצלאל תיאר את מציאת 

המכתבים ואת איסופם: 

מה  גם  בארץ.  נדודי  בימי  נתפזרו  בגולה  וממשפחתי  מהורי  שקיבלתי  רבים  מכתבים 

ללקטתם,  התחלתי  אחד  יום  מפניהם.  מנוחה  ביקשתי  במפוזר.  השארתי  אצלי  שנותר 

ריכזתים, ולאחר שנים שבתי לקרוא בהם. היתה בהם קריאה אחת בלתי פוסקת לתשובה 

להם  כתבתי  כי  אני  שיודע  עם  כתוב.  כתוב,  אות אחת.  גלויה,  לנו מכתב,  כתוב  ממני. 

ניתקתי מהמכתבים. כששבתי  ושוב  לי כאילו לא עניתי להם מעולם.  נראה היה  רבות, 

אליהם, ראיתי בהם טביעת אצבעות. הם מויינו לפי תאריכים. מכתבי אבא לחוד, אמא 

לחוד. לימים התקנתי לי ארון לספרי וריכזתי כל ניירותי בתיקים. המכתבים נותרו בחוץ, 

לא הצטרפו לשום תיק. השארתים כך. התביעה החוזרת שבהם: ענה, ענה, ענה — לא 

הרפתה ממני. וכך התחלתי להשיב להם בשיר.56 

על  המעיד  מיון  מיונם,  ואת  ש"נתפזרו"  המכתבים  מציאת  את  ישורון  מתאר  בריאיון 
תהליך ההתמודדות עם נטל האשמה. "ביקשתי מנוחה מפניהם" אומר המשורר ומתייחס 
ב"טביעת  מתגלמים  והם  ממנו  מרפה  אינה  המתים  קריאת  אדם.  בני  היו  כמו  אליהם 
אצבעות", עדות מטריאלית משולחיהם. הידיעה האובייקטיבית שהתכתב עימם לאורך 
פתור  הבלתי  הרגשי  המטען  עם  אחד  בקנה  עולה  לא  רבות"(  להם  )"כתבתי  השנים 
)"נראה היה לי כאילו לא עניתי להם מעולם"(.57 הקושי במיונם, ייחודם הטקסונומי )"לא 
הצטרפו לשום תיק"(, מוסיף לרושם כי המטען הרגשי שבהם לא בא לידי התרה, וכעת 
הוא מוחצן בכתיבת הספר. החיבור בין טקסט לגוף מצביע שוב על התפיסה המטריאלית 
של ישורון: במקום להבין את הזיכרון כדבר מופשט הוא מציין את ההיבט הגופני של 

שולחי המכתבים. 
להטמנה  ישורון  בשלושים עמ' של אבות  מדומה  השולחן  במגירות  המכתבים  ריכוז 
עַל  בִים  כְתָּ הַמִּ וְאֵם  לְחָן, /  ֻ הַשּׁ קִבְרוֹת  בְּ ים  קְבַרְתִּ י  אִמִּ ל  שֶׁ בִים  מִכְתָּ "וַאֲנִי  באתר קבורה: 

אידה צורית הציגה בשירת הפרא האציל עדויות שונות שבהן סיפר המשורר על האשמה שחש  	55
כלפי בני משפחתו לאחר השואה. צורית, הערה 4 לעיל, עמ' 213–215.

יצחק בצלאל, הכל כתוב בספר: עם סופרים בישראל כיום, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1969, עמ'  	56
.41

שעה  לא  מעולם  כי  הרושם,  מתקבל  ישורון  של  "משיריו  וולקשטיין:  עודד  התייחס  זה  להיבט  	57
למכתביהם מלאי־הדאגה של בני־משפחתו, שנותרו בפולין. כדאי לציין כי התמונה הביוגראפית 
אינה חד־משמעית במידה כזו: לפחות במהלך שנותיו הראשונות בארץ, עמד ישורון בקשר מכתבים 

רצוף עם הוריו ואֶחָיו". וולקשטיין, הערה 36 לעיל, עמ' 23.



309

שחר 
ל

בנון
 ם".58 כמו העציץ והגג, המכתבים מדומים לסובייקטים, ונראה כי האנשה זאת שוב  לָּ תִּ

בִים" ממזגת את המכתב  כְתָּ הַמִּ "אֵם  לדבר. המטפורה  בין האדם  הגבול  מטשטשת את 
והאֵם, והמכתב הופך למטונימיה שלה. יחס מטונימי זה מצביע על הפיכת המכתב מפיסת 

נייר, יתרה חומרית, לסובייקט חי ומדבר — האם ריקל פרלמוטר.59 
התנועה  הסימבולי.  אל  החומרי  מן  הישורוני:  הייצוג  במהלך  אחד  צד  זהו  כאמור, 

המנוגדת, מן הסימבולי אל החומרי, מוצגת בשיר "יוֹם יָבוֹא", הפותח את הקובץ:

I
יוֹם יָבוֹא וְאִישׁ לֹא יִקְרָא מִכְתָּבִים שֶׁל אִמִּי.

יֵשׁ לִי מֵהֶם חֲבִילָה.

לֹא שֶׁל מִי

וְלֹא מִלָּה.

יוֹם יָבוֹא וְאִישׁ לֹא יִקַּח אוֹתָם לַיָּד.

יֵשׁ מֵהֶם צְרוֹר וְהוֹתֵר.

יאֹמְרוּ: נְיָר פִּסַּת

וְלֹא יוֹתֵר.

בַּיּוֹם הַהוּא אֲבִיאֵם אֶל מְעָרַת בַּר־כּוֹכְבָא

לְהַעֲלוֹתָם בָּאָבָק. הָעוֹלָם הַקּוֹדֵם

לֹא יַחְקֹר בָּהּ
שְׂפַת אֵם.60

לבין הבנתו  לו שימוש  כאובייקט שאין  השיר מצביע על התנועה שבין סימון המכתב 
ל  כשדר תקשורת בין אֵם לבנה. החריזה בבית הראשון בין הטור הראשון לשלישי )"שֶׁ
חֲבִילָה"(, ממחישה את  מֵהֶם  לִי  )"יֵשׁ  מִי"(, הנוספת על תוכן הטור השני  ל  שֶׁ י־לאֹ  אִמִּ
הקשר העמוק של המשורר למכתבים — הם מסומנים כנכס העיקרי של זיכרונותיו. אך 
ונע  כזה,  נמנע מניכוס  ישורון  היחסים שהמשורר מכונן אינם מבוססים על בעלות — 

לכיוון הציר המטריאלי של הייצוג, שבו האובייקט מתגלה כ"צְרוֹר", כ"חֲבִילָה" וכ"נְיָר". 
וְהוֹתֵר"( הנעשים  בבית השני המכתבים מוצגים כעצמים מוזנחים ועודפים )"צְרוֹר 
ת / וְלאֹ יוֹתֵר". מצד אחד, בהבנתם כפסולת ובשכחת לשון  סַּ ליתרה חומרית עודפת, "נְיָר פִּ
היידיש שנכתבו בה, השיר מסמן את שוליות המכתבים. מן הצד האחר, על אף קבורתם 
ר־כּוֹכְבָא", המתגלה כאתר ארכאולוגי לאומי עקר, המשורר אינו מוכן למסור  ב"מְעָרַת בַּ

דָבוֹת[", כל שיריו, הערה 8 לעיל, כרך א, עמ' 184. אבות ישורון, "]אוֹמֵר לִי אוֹסֵף הַנְּ 	58
גלוזמן. עדה קינסטלר, "המהלך הזה,  ראו בהקשר זה את מאמריהם של עדה קינסטלר ומיכאל  	59
שבו הופך המכתב למייצגו של אדם שהיה", ארץ אחרת 10 )מאי–יוני 2002(, עמ' 73–76; גלוזמן, 

הערה 54 לעיל, עמ' 253–257.
אבות ישורון, "יוֹם יָבוֹא", כל שיריו, הערה 8 לעיל, כרך א, עמ' 181. 	60



"בְּלַאי 



ב

ָּלוּם זֶה. הַ








ב
ְּלַאי




הַב 


לָּ
וּם וְהֶעָ




ל
ם":וּ

על האו 
ב

ייקטים בשירת א





ות ישורוןב





310

אותם לרשות הציבור. השיר מקיים אפוא את רצף הייצוג העשיר של האובייקט ביצירת 
ישורון, בהבנת המכתב כנשא סימבולי של זיכרונות מצד אחד, ובהבנתו כחומר פשוט ותו 
לא, מן הצד האחר. כפי שהראה עודד וולקשטיין, השהיית הפונקציה התקשורתית של 

המכתבים ממירה אותם משדרים ל"דברים":

הצירוף הראשון מתייחס אל המכתבים מצד איכויותיהם התקשורתיות. הצירוף הממיר 

של  החומרית  לממשותם  ורק  אך  נדרש  והוא  הזו,  לאיכות  לגמרי  אדיש  כבר  אותו 

של  הרפרנציאלית  הפונקציה  ליד":  "לקחת  שניתן  כאובייקט  בו  הנשקלים  המכתבים, 

המכתבים מושבתת, לטובת התיגבור של נוכחותם החומרית־מרחבית )"צרור והותר"(. 

הם  כמסמנים;  כשדרים,  המוסכם  ממעמדם  המכתבים  יודחו  עוד,  בהם  יקראו  משלא 
ייוולדו מחדש כ"דברים".61

לטענתי, ובקנה אחד עם הבנתו של וולקשטיין, המכתבים אכן מופיעים כדברים, רק ללא 
כ"צְרוֹר",  גם  אך  זיכרון  של  ונשא  כשדר תקשורת  למכתב  מתייחס  ישורון  המירכאות: 
"חֲבִילָה" ו"נְיָר". שימת המכתבים במירכאות מצביעה על כך שהבנת המכתב כאובייקט 
היא פעולה לא טבעית, מלאכותית; מנגד, כמו חלקי המתכות ושיירי הגוף בשיר "הָאֹסֶף", 
אלא  בלבד,  כשדרי תקשורת  מובנים  אינם  השולחן  במגירות  המקובצים  המכתבים  גם 
גם מצידם המטריאלי, ובשל כך אפשר להסיר מהם את המירכאות. המשך השיר רומז 
ת / וְלאֹ יוֹתֵר", ובאנלוגיה  סַּ לגישה זאת: אומנם המכתבים נתפסים בעיני אחרים כ"נְיָר פִּ
לַאי", אבל בעיני המשורר המלקט הם ראויים להיכנס לאוסף. פעולת  כ"בְּ ל"הָאֹסֶף" — 
כרום  וחתיכות  מצהיב  מכתב  ושולי,  מהותי  ונמוך,  גבוה  בין  מבחינה  אינה  האספנות 
וניקל. לפיכך, ההיבט החיצוני, המטריאלי, הטקטילי של המכתב אינו חשוב פחות מהערך 

הסימבולי העמוק הטבוע בו.
השיר מצביע על המתח שבין החומר המתבלה לבין הרצון לשמרו כדיו שחורה על 
תנועה  נוצרת  השיר  במהלך  אבק.  המעלים  וצרור  כחבילה  מושלכת,  נייר  כפיסת  הדף, 
האוחזת ומרפה, מתקרבת ומתרחקת מהדבר, המחוללת רצף ייצוג שאינו מתקבע בעמדה 
פואטית אחת. האובייקט המתכלה מתגלה בעת ובעונה אחת כסובייקט, כנשא של זיכרון 
לאובייקט,  הסובייקט  בין  האונטולוגי  המרחק  את  מטשטש  ישורון  חומרית.  וכיתרה 
בסימן  האובייקט  ייצוג  את  מציבה  שירתו  בזה.  זה  אחוזים  השניים  שבו  סבך  ומייצר 
סבכים  המייצרים  ונפרמים  מתלכדים  ייצוגים  ואי־היקבעות,  לימינליות  השתנות,  של 

פואטיים־אונטולוגיים בין האדם לדבר.

סיום: מניפת הייצוג של אבות ישורון 

וולקשטיין, הערה 36 לעיל, עמ' 32. 	61



311

שחר 
ל

בנון
 שירת ישורון מייצרת רצף ייצוג מורכב המערער את הגבול שבין הסובייקט והאובייקט. 

גרוטאות,  עצמים:  לכמה  המשורר  בין  הסבוכים  היחסים  את  מציגים  שנדונו  השירים 
כמו  האומנות,  מעולם  בטכניקות  מיוצגים  השונים  האובייקטים  ומכתבים.  גג  עציצים, 
שיכולות  ישויות  הם  בשירים  העצמים  ודיוקן.  אובג'קט  פֿאונד  מייד,  רדי  אסמבלז', 
 / ת  סַּ פִּ "נְיָר   — לחומר פשוט  מושווים  ומנגד הם  כאב,  ולחוות  לראות, לשמוע  לדבר, 
וְלאֹ יוֹתֵר". המהלך הפרשני שתיארתי מצביע על מניפת הייצוג העשירה של האובייקט 
ביצירת ישורון, שאינה קובעת יחסים הייררכיים בין האדם לדבר. יחסים אלו מסמנים את 
הדינמיקה החומרית הגועשת של המשורר עם המרחב האורבני והביתי, דינמיקה הנחתכת 

לאורך השבר הסורי־אפריקני של יצירתו המאוחרת.
לקרוא  במקום  לנאסף.  אוסף  בין  המִדרג  ישורון מבטלת את  פעולת האספנות של 
את האובייקט שבשיר כחפץ הנושא מטען סימבולי בלבד, יֵצֶר האספנות מורה לקוראו 
בזה. הסבך, ההסתבכות  זה  ופתוכים  סובייקט־אובייקט המעורבבים  יחסי  בהקשר של 
מתמשכים  תהליכים  אירועים",62  של  "צרורות  מייצרים  אלה  יחסים  של  וההתלכדות 
המטשטשים את ההבדל בין החומר האילם לאדם המתבונן; ישורון מתאר את נקודות 
המגע והמפגש עם חומרים, גופים וישויות בתוך העולם, ואת אותו הרגע הדינמי שבו 

מתערערים קווי המתאר המבחינים בין אדם וחפץ, רוח וחומר, חי ודומם.

אוניברסיטת פנסילבניה

O’Sullivan, הערה 14 לעיל, עמ' 128.  	62




