
261

הפן הפרשני בתרגומי השבר הסורי אפריקניהשבר הסורי אפריקני 
של אבות ישורון*

עומר ולדמן

 ביטוי רוֹוח בגמרא: מתורגמן. והשאלה היא: מי המתורגמן ומי המתרגמן.
]...[ הלשון איך שהיא נופלת לי לתוך הפה. אֵלו תרגומי מִלים.

אבות ישורון1

תרגום של תרגום

"הזמן הכדורי",  בפרוזה  היה משורר־מתרגם. בטיוטה לשיר   )1992–1904( ישורון  אבות 
ם".2 קביעה  רְגֻּ ם מָקֹר וְגַם תַּ יהּ וּבֵיהּ גַּ יר הֻא מִנֵּ שלא נכללה בנוסח הסופי, הוא אף הצהיר: "שִׁ
זו נובעת בראש ובראשונה מכך שחלקים משיריו הם תרגום עברי לטקסטים בשפה אחרת. 
יסוד  ניכר  התשעים,  שנות  ראשית  עד  השלושים  משנות  כתיבה,  עשורי  כשישה  לאורך 
במחקר  רבות  שנידונה  הראשונה,  הדרך  בולטות:  דרכים  בארבע  ישורון  בשירת  התרגום 
בשואה.3  שנספו  מבני משפחתו  ולמכתבים  לאמירות  ד  מעבֵּ תרגום  היא  עליו,  ובביקורת 

המאמר מוקדש לזכר מורי עמינדב דיקמן. אני מודה לו גם בדיעבד על הערותיו למקרא הדברים  	*
בגרסתם הראשונה, וכן לדורי מנור, לנפתלי משל, לחננאל שפירא, למערכת מכאן ולקורא המעריך.
אבות ישורון, "הזמן הכדורי", הלית ישורון ובנימין הרשב )עורכים(, כל שיריו, כרך ג, בני ברק:  	1

הקיבוץ המאוחד, 2001, עמ' 210. נכתב במקור בשנת 1981.
כ־285 בארכיון ישורון )ארכיון מספר 409( במכון גנזים. אני מודה להלית ישורון על ההיתר לצטט  	2

מהארכיון ולאנשי גנזים — אדיבה גפן, הילה צור, בוריס ינטין — על עזרתם. 
 Adriana X. Jacobs, Strange Cocktail: Translation and the Making of Modern למשל:  	3
מיכאל   ;Hebrew Poetry, Ann Arbor, MI: University of Michigan, 2018, pp. 135–166
המלנכוליה של הריבונות בשירה העברית בשנות החמישים והשישים,  שירת הטבועים:  גלוזמן, 
חיפה וראשון לציון: אוניברסיטת חיפה וידיעות ספרים, 2018, עמ' 171–176; לילך לחמן, "'אם 
לא אני לא יהיה המי־שהוא־אף־אחד': עדות ותרגום אצל אבות ישורון ופאול צלאן", דפים למחקר 
בספרות 21 )תשע"ז(, עמ' 69–71, 87–89; רוחמה אלבג, אל המקום: בדרכים בעקבות ספרים, 
תל אביב: מכון מופת, 2014, עמ' 253–262; אורית מיטל, "'איך זה נקרא': על מכתבים המגיעים 
ליעדם בשירת אורי צבי גרינברג ובשירת אבות ישורון", אות 1 )סתיו 2010(, עמ' 142–143, 149–
 Bee Formentelli, “Étranger dans sa propre langue” (préface), Trente pages d’Avot ;156
 Yeshurun, Paris: Éditions de l’éclat, 2016, pp. viii–xi; Bee Formentelli, “Verse le visage
 de toi: Situation d’Avot Yeshurun”, Tsafon 59 (2010); Bee Formentelli, “Traduire le
Yeshurunien en français?” Apulée IV (2019) — שני האחרונים ניתנו לי מהמחַברת בקבצים 

ללא מספרי עמודים.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

262

בבחינה זו הודגשו בדרך כלל התרגום ה"שבור" של ישורון — שילוב העברית בלקסיקון, 
בתחביר ובמורפולוגיה של יידיש )שבה נכתבו המכתבים( — ומתוך כך חזרת המשורר אל 
שפת אימו. שורשי התופעה הזו מתועדים בארכיון ישורון כבר ביצירות שנכתבו בשנות 
השלושים, לפני המלחמה. מופעיה הבולטים והנרחבים ביותר מצויים בקובץ שלושים עמ' 

של אבות ישורון )1964(, והיא נמשכת עד שלהי כתיבתו.4 

הדרך השנייה, שנהייתה דומיננטית במיוחד משנות השבעים, היא כתיבת מילה או 
משפט בשפה שאינה עברית — ערבית, פולנית ובעיקר יידיש — ותרגומם לעברית בצמוד. 
דרך זו מזכירה את הנוהג בסיפורי חסידים או את שיטת הלימוד בחדר, ולעיתים מפרשת 
ה וַאֲנִי  ה וּאַנַא מַאיִתַה / אֲנִי חַיָּ מילים עבריות על סמך השפות הזרות. למשל: "אַנַא עַאיִשַׁ
ר(  )נִסְתָּ פַארְבּוֹרְגְן  "בֹּרֶג   5;)138 )ב,  אֱלהִֹים"  ה  מַעֲשֵׂ זֶה  אַלְלַה /  שׁוּרְוּל  הַאדַא  מֵתָה // 
פֹּלָנִית  דַאֲגָה(" )ב, 153(; "צֹד צֹדְדַתְנִי )cud בְּ ל־צַד( פַארְזוֹרְגְט )בְּ צַר־מִכָּ פַארְבּוֹרְגְט )לוֹוֶה־בְּ
לֶא(6 מְכֹרָה" )ד, 107(.7 בכך מימש ישורון את הצהרותיו על שפת השיר הרצויה בעיניו  פֶּ
— שבה יצליח לכתוב "בדם בעל שני גוונים" )עברית ויידיש( או "לצקת מעברית ומיידיש 

מילה אחת".8 על כך העיר רועי גרינוולד:

בעברית  מסמנים  של  כפולה  מנוכחות  הנוצר  העודף  עומד[  ישורון  ]של  השיר  בחזית 

וביידיש. לו יכול היה התרגום לבוא ליעדו ולו יכולים היו המסומנים להגר מן המקור 

ולמצוא מקום בשפת היעד, די היה להביא את השורות בעברית. ואולם הגירה כעין זאת 

איננה אפשרית; היידיש איננה יכולה להיעלם ללא שיור ולפנות את מקומה לעברית. כיוון 

שהיידיש אינה יכולה למצוא ביטוי שלם בעברית, היא שומרת על מאפייניה הלשוניים 
ואיננה נטמעת בה כליל.9

רַךְ: כיצד נעשה אדם אבות ישורון?" אות 11 )סתיו  הראיתי זאת בהרחבה במאמרִי "אביךָ הוא בֻּ 	4
2022(, עמ' 47–88.

הקיבוץ  ברק:  בני  )עורכים(,  הרשב  ובנימין  ישורון  הלית  א–ד,  כרכים  כל שיריו,  ישורון,  אבות  	5
המאוחד, 1995–2001. כל הציטוטים משיריו של ישורון לקוחים ממקור זה, אלא אם כן צוין מקור 

אחר, וההפניות מכאן ואילך יופיעו בגוף הטקסט: אות לציון הכרך ומספר לציון העמוד. 
פּוֹר". צִּ מילולית: נֵס; לעומת איכה ג 52: "צוֹד צָדוּנִי כַּ 	6

מעניין לבחון מקומות בשירת ישורון שבהם אולי יש טכניקה כזאת בהצנע. מיטל )הערה 3 לעיל(  	7
התרוממות,  של  במובן  "הן   ,)248  ,243 )ד,  עכשיו  לי  אין  מהספר  בֹּא"  "קֻם  הצירוף  את  קראה 
הזדקפות, הן במובן של פחד מפני המוות והן כהתקוממות נגדו. ]...[ 'לקום' ו'לבוא' אל גופה של 
האם" )עמ' 138(. אבל ברקע המובאות הרבות של מבע אחד ביידיש ובעברית זו בצד זו, אפשר 
מיטל:  פירושה של  את  מחזק  כזה  פירוש  בוא".  "בוא  כלומר  "קומען",  של  כציווי  "קום"  לפרש 
הדובר קרֵב לאימו בהיצמדות לשפת האם. בי פורמנטלי תרגמה זאת לפעלים נפרדים, "קום" ו"בוא" 
)”lève-toi viens“(, ובכך ביטלה בלית ברירה אפשרות לקריאה דו־משמעית, כבמקרים אחרים 

שיובאו להלן.
איך  ישורון,  הלית   ;)19/3/1965( הארץ  לדבר",  האהבה  הוא  השיר  ישורון:  "אבות  איתן,  רחל  	8

עשית את זה? ראיונות "חדרים", מנחם פרי )עורך(, בני ברק: הקיבוץ המאוחד, 2016, עמ' 56.
רועי גרינוולד, "שפתו של אבות ישורון", עבודת דוקטור, האוניברסיטה העברית, 2012, עמ' 186  	9

)וראו בעניין זה את כל דיונו על התרגום בשירת ישורון, עמ' 178–190(. 



263

עומר ולדמן





 שאינו  בתרגום  רבות  פעמים  ישורון  אצל  ניכרת  מסמנים"  של  כפולה  "נוכחות  אותה 
מדויק, ובכך נוצר אפקט השומר על המתח בין שתי הלשונות המובאות זו בצד זו. למשל: 
טֶן זֶה / כֹּחַ. סַךְ / זֶה חָזָק" )ד,  טֶן. / בֶּ טְן // זֶה בֶּ דַנַךּ!' בַּ דַנַךּ!' עָנֻ: / 'וּבַּ ים 'סַךְ / בַּ רַכְתִּ "בֵּ
48–49(, אך פירוש "صح بدنك" הוא "בוקר טוב" )מילולית: ]מי ייתן[ שגופך יהיה בריא(; 
יִי סְיֻדַא"; "אָדְנֻ מִינֻצְ'קֻ. רֶגַע קָטֹן", אבל "יֶבֻּ וַשֹׁיְ מַטְיְ! /  איְדְּ ובשיר אחר: "בֹּאִי לְפֹּה / פַּ
נַאי / רֻסִית / קְרֹבָה לִקְלָלָה(" )ד, 214(, בלי לתרגם.10 גם כשהמשמעות מדויקת,  ת גְּ )מִלַּ
הדרך שבה בחר ישורון להעבירה אינה טבעית לקריאה — התרגום לא נעשה בעברית 
קבילה, אלא בעברית המהדהדת את שפת המקור. כך, למשל, הוא ציטט משיר הילדים 
הנודע של מארק ורשבסקי "אויפֿן פריפעטשיק" — "אויפֿן פריפעטשיק ברענט אַ פֿײַערל 
/ און אין שטוב איז הייס" )"על הכירה בוערת אש / ובחדר ]הלימוד[ חם"(. ותרגומו: 
ירַיִמְ'ן בֹּעֶרֶת אֵשׁ  טִיבּ אִיז הַייס. / עַל הַכִּ רֶענְט אַ פַייעֶרְל / אוּן אִין שְׁ עצִ'יק בְּ רִיפֶּ "אוֹיְפְן פְּ

דֶר חַם" )ג, 298(.11 וכך גם בתרגומי שאילה רבים שיודגמו בהמשך.  לָהּ אֵשׁ, / וּבַחֶֶ
הדוגמה האחרונה היא פתח לדרך שלישית שבה שילב ישורון תרגומים בשיריו. אומנם 
עקבותיה בשירתו המפורסמת מעטים ומטושטשים, אך גם בארכיון יש לה מופעים: שירה 
ב"שפות האם", יידיש ופולנית, שישורון תרגם תרגום חופשי או מדויק. דוגמה מספרו 
ךְ זֶה וְזֶה" )ד, 217(. באחדות מטיוטות השיר  האחרון אין לי עכשיו )1992( היא השיר "חָשֵׁ
כתובה הכותרת "תרגום משיר פולני",12 ולאחר מותו של ישורון התברר כי זהו תרגום מן 
המחזה של אדם מיצקביץ' Dziady )"זקנים" או "אבות קדמונים"(.13 גם כאן לא מדובר 
דברי  תחת  פולניים.  וריתמוס  תחביר  המשמר  בתרגום  אלא  טבעית  שלשונו  בתרגום 
 “Ciemno wszędzie, / głucho wszędzie. / Co to będzie, / co to będzie?” ,המקהלה
)מילולית: "חשוך בכל מקום / חירש בכל מקום / מה יהיה, / מה יהיה?"(, כתב ישורון: 
ךְ זֶה  הְיֶה" וכן "חֵרֵשׁ זֶה וְזֶה. / חָשֵׁ הְיֶה. / מַה זֹּאת תִּ כֹּל. / מַה זֹּאת תִּ ךְ בַּ כֹּל. / חָשֵׁ "חֵרֵשׁ בַּ
ה יְהֵא זֶה". להבדיל מדוגמה זו, שנכתבה בגיל מבוגר, בארכיון  ה יְהֵא זֶה. / מַה זֶּ וְזֶה. / מַה זֶּ
שמורים תרגומים גנוזים שכתב לשני שירים ביידיש — אחד מאת יוסף פפירניקוב ואחר 

שימל, כשכתב על תרגומו של זוקופסקי ליהואש )שלמה בלומגארטן( שאינו נאמן למקור, הציע  	10
שזהו מעין תרגום "פֿאַרטײַטשט און פֿאַרבעסערט". כלומר עיבוד "מתורגם ומשופר", בשינוי ניכר 
 Harold Schimmel, מהמקור, שבו המתרגם־המשורר מתאים את המקור לצורכי השיר החדש. 
 “Zuk. Yehoash David Rex”, Paideuma: Modern and Contemporary Poetry and Poetics
p. 562 ,(Winter 1978) 3 ,7. קישור זה למסורת התרגום היידית יפה בעיניי גם לתרגומי ישורון 

בהקשר הנוכחי, ומעניין לבחון אותו כשיקול אומנותי בתרגומי שימל לישורון.
הסופית ־ן שישורון הצמיד למילה עברית )הכיריימ'ן( ניתנת ביידיש לשמות פרטיים במעמד מושא,  	11
וכאן נועדה כנראה לשקף "אווירה" של תחביר יידי. הכתיב משקף דיאלקט פולני שבו גדל: "שטיב" 
ולא "שטוב"; "הַייס" )hais( ולא "הייס" )heis( כמקובל )וכתקין, אם כי התקן כאן כנראה אינו 

רלוונטי(.
ה  הְיֶה" ו"מַה זֶּ כ־481 בארכיון ישורון. בטיוטות ניכרים לבטיו בתרגום — למשל, במקום "מַה זֹּאת תִּ 	12

תוב "מה זאת יהא זה", "מה זו יהיה זו" ו"מה זאת תהיה זו".  יְהֵא זֶה", שנכתב שם כָּ
הארץ )15/5/1992(.  בעקבות ביקורת של אריאל הירשפלד על הספר, "אל הריתמוס הטהור",  	13
בראל,  ישעיהו   ;)19/6/1992( הארץ  פולנית?",  השראה  ישורון:  "אבות  שור,  יהושע  גם:  וראו 
"מיצקייביץ' ולא ויספיאנסקי", הארץ )28/6/1992(; ]בני ציפר[, "הבהרה", הארץ )3/7/1992(. 

וראו גם דברי העורכים בהערות לשיר זה, בכרך האחרון של כל שיריו.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

264

מאת משה טייף — ולפחות הראשון, על פי כתב היד, נכתב בצעירותו.14 אולי משום כך 
הם נהירים הרבה יותר מאלה שציינתי וכתובים בעברית תקנית, היות שפואטיקת הלשון 

שלו טרם נתגבשה ונתערבה בפואטיקת התרגום. אך לא כאן המקום להרחיב. 
שישורון  לשירים  יידיים  נוסחים  היא  בארכיון,  בעיקר  המצויה  רביעית,  קטגוריה 
וכי כתב בה שירים  ביידיש  נכתב  כי שירו הראשון  פרסם בעברית. כמה פעמים העיד 
נוספים, אך לדבריו הם אבדו, וככל הידוע מעולם לא פורסם בשמו שיר יידי.15 גם לעניין 
זה קצרה היריעה: בינתיים אעיר שיש להבחין כאן בין שני סוגים של תרגום עצמי. מצד 
הראשונות  בשנותיו  שפרסם  עבריים  לשירים  ביידיש  בודדים  בתים  טיוטות  יש  אחד 
בארץ, כשהתקשה באמות המידה של הפואטיקה השלונסקאית. מטרת הבתים האלה, 
בָן",  הַלָּ וּבְנָהּ  לִית  גְדָּ הַמַּ מִרְיָם  ל  שֶׁ דָה  לָּ מ"בַּ כזה  בית  לצד  )סדן(  שטוק  לדב  שכתב  כפי 
"למען הבְהיר לי את הלשון המגובשת שלו".16 מצד אחר יש טיוטות נרחבות שכתב לשני 
ן תֹּרָה" )1980; ג, 125( ו"קֶבֶר קֹבְנֶר" )1987; ד, 95–96(.17 במקרה  שירים מאוחרים, "מַתַּ
השני ייתכן שהכתיבה ביידיש הלמה את נושאי השירים — וריאציה לבלדות ולשירי זמר 
עממיים מסוג "מעשה במלך יהודי" )אַ מאָל איז געווען אַ מעשׂה(, או דמותו של אבא 

קובנר, שעירבה זיכרון גלות בבניין ההווה ויידיש בעברית. 
שט, במקום  מכל מקום, הנוסחים היידיים מקילים לעיתים את הבנת השיר ברמת הפְּ
שהעברית המיודשת של ישורון מקשה זאת.18 וכאן עולה תהייה: אם תרגום הוא פרשנות, 
נדרשו  מתרגמיו  להבנה,  קשה  או  סתומה  אחת  לא  נחשבת  ישורון  של  השיר  ושפת 
להכרעות פרשניות מרובות מהרגיל. מה אפשר להסיק מפירושיהם על מקומות מוקשים 

בשירת ישורון, ואילו תופעות לשון בולטות בשירה זו מתבררות מקשיי התרגום? 

פפירניקוב",  יוסף  את  מתרגם  ישורון  אבות  אילמת:  "תפילת־ערבי  אחר:  במקום  זאת  והראיתי  	14
אינם  הם  ואף  מיידיש,  בודדות  שיר  לשורות  תרגומים  עוד  פזורים  בכתביו  )בדפוס(.  קתדרה 
אנְקְן וִויל  טִילֶער. / דַּ טִילֶער שְׁ מעבירים את המקור כלשונו. למשל תרגום שורותיו של י"ל פרץ: "'שְׁ
קט שקט. / הוא רוצה להודות(. וראו  קֶט. / נַפְשׁוֹ שֹׁאֶלֶת" )ג, 290; מילולית: שֶׁ שֶׁ קֶט בְּ שֶׁ עֶר'. / בְּ
גם תרגום לטורים מ"מאָניש" של פרץ בקובץ מגנזי ישורון, "חרסים", בני ברק: הספריה החדשה, 

2021, עמ' 78.
שירת הפרא האציל: ביוגרפיה של אבות ישורון, בני ברק: הקיבוץ המאוחד,  ראו: אידה צורית,  	15
72; וכן במסמך אוטוביוגרפי שכתב ב־1962: הדר בן־יהודה,  ג,   ,215 28; ישורון, א,  1995, עמ' 
blog.nli.org. ,)1/10/2017( כיצד נעשה אדם אבות ישורון?" הספרנים: בלוג הספרייה הלאומית"

il/avoth_yeshurun
טיוטת המכתב השלמה ביותר פורסמה בחרסים )ישורון, הערה 14 לעיל, עמ' 135–137( וחלקים  	16
ממנה הועתקו כבר להערות בכרך הראשון של כל שיריו, לספרה של צורית שירת הפרא האציל 

)שם( ולעבודת הדוקטור של גרינוולד )הערה 9 לעיל(.
כ־244, כ־397, כ־399 בארכיון ישורון. 	17

נכתב  בֹהֵי־קֹמָה־עֵצִים",  בְרִין־גְּ גֻּ  / ארְשׁוֹינֶען,  מֻיֹּת־פַּ דְּ ין  "בֵּ קֹבְנֶר":  ב"קֶבֶר  הסבוך  התיאור  למשל,  	18
ביידיש: "צווישן דינע הייכע ]או הייכע דינע[ געשטאַלטן־פאַרשוינען ביימער" )מילולית: בין עצים־
דמויות־אנשים גבוהים דקים(. אך אף שהנוסח היידי בהיר יותר מהעברי, גם הוא אינו טבעי וקולח, 

ואין כאן המקום להאריך. 



265

עומר ולדמן





 הקושי שבתרגום שירת ישורון נידון בקרב מתרגמיו ובהדרגה גם במחקר המתפתח 
על יצירתו.19 קושי זה נובע הן מהיותה "תרגום של תרגום" הן מסוגיות אחרות — תחביר 
"שבור" )בדרך כלל דמוי יידיש(, ריבוי אלוזיות למקורות ופרפרזות להם, חידושי מילים 
שלעיתים נעשים לפי דמיונם לצורות עבריות קיימות ועוד. חרף הקושי תורגמו עשרות 
משיריו לשפות רבות, בהן אנגלית, צרפתית, פולנית, רוסית, איטלקית וערבית,20 משנות 
ימֶל, שקיבץ ב־1980 את תרגומיו  השישים עד היום. חלוץ מתרגמיו הוא המשורר הרולד שִׁ
לשירי הספר החמישי של ישורון השבר הסורי אפריקני )1974(. אחריו תורגמו שירים 
בודדים לאנגלית, בין השאר בידי לילך לחמן, גבריאל לוין, ליאון ויזלטיר, אריאל רזניקוף 
שבשנות  פוֹרְמֶנְטֵלִי,  י  בִּ היא  ישורון  משירת  ביותר  הפורייה  המתרגמת  תדמור.  ויונתן 
התשעים החלה לפרסם את תרגומיה לצרפתית. ב־2006 היא פרסמה מבחר שנקרא אף 
הוא "השבר הסורי אפריקני" )אף שהוא כולל שירים מרוב ספרי ישורון(; ב־2016 פרסמה 
תרגום מלא לקובץ שלושים עמ' של אבות ישורון, וב־2021 נדפס תרגומה לקובץ אין לי 

עכשיו. 

בכך  התמקד  הוא   ,)121 )ד,  נֹאמַר"  "בֹּא  לשיר  תרגומו  עם  תדמור  שפרסם  במסה 
שהשיר הקשה להבנה מבליט את הממד הפרשני של התרגום.21 במקרה של ישורון, כתב, 
רבים  ובין הקושי המאפיין קוראים  כרוך בהבנתו  בין ההנחה שתרגום שיר  ניגוד  נוצר 
נובע  ישורון  ישורון. לדברי תדמור, הקושי בתרגום  )כולל מתרגמים( להבין את שירת 
עְנֻחַ  מהתעקשות המשורר — ככתוב בשיר שתרגם — על כי "יֹתֵר וְיֹתֵר / יָרֵא אֲנִי // מִפִּ
שפרסמה  פורמנטלי,  גם  פֹּעַנְחִים".22  אֵין  בְּ יָפְיָהּ   / טֹב  יֹתֵר  וְיֹתֵר  יֹתֵר   / ירָה.  ִ הַשּׁ  / סֹד 
ישורון, כתבה שהקושי בהבנת השירים בקרב דוברי  כמאה וחמישים תרגומים לשירת 
עברית הוא אתגר מרכזי בתרגומם. שהרי לא די בהכרעה פרשנית חד־משמעית במקומות 

ב־15 בנובמבר 2021, אחרי שמאמר זה הוגש לשיפוט, הרצה יוחאי אופנהיימר על "עברית ויידיש  	19
בשירתו של אבות ישורון" בכינוס "משפה לשפה: من لغة إلى لغة" שנערך באוניברסיטת תל אביב. 
אופנהיימר דיבר בעיקר על "ישורון המתרגם" מן הפן שהראיתי בדבריי עד הנה. עיקרי טענותיו 
היו שישורון "מבקש לבחון אופציות רדיקליות של תרגום באמצעות השארת המקור ]היידי[ לצידו 
נוצר  אחר",  ממקום  צליל  תהדהד  "העברית  כי  רוצה  שישורון  היות  לדבריו,  מחיקתו".  במקום 
"תרגום בהקשר טראומטי ]של הנתק מהבית ומהמשפחה[, תזזיתי, לא נקי", ומתוך כך "הטקסט 
המתורגם חייב להשאיר כתם גלוי על גבי השיר העברי". בעיית ההתמודדות של המתרגמים עם 

"הכתם הגלוי" של המקור הזר בטקסט העברי תידון כאן.
ידיעות  הפולני",  המשורר  )16/12/1977(; "ביקור  אחרונות  ידיעות  בערבית",  רוקח  דוד  "שירי  	20
"מתאהב   ;)5/6/1987( ידיעות אחרונות  באיטליה",  אנתולוגיות  "שתי   ;)15/5/1987( אחרונות 

בשפה העברית", ידיעות אחרונות )14/6/1993(.
 Jonatan Tadmor, “The Beauty of the Unsolved: On Translating a Difficult Poem”, 	21

Curated: Thinking with Literature (7/4/2021), https://did.li/S6yaa
פֹּעַנְחִים  בתרגומו הראה תדמור עוד קשיים המאפיינים כמעט כל תרגום לישורון: את התחדיש  	22
ענוחים", "מפענחים" )מבקרים? קוראים?( או משהו אחר, אך לשולטים בעברית  אפשר לפרש "פִּ
ממה  חלק  היא  ברורה  לא  במילה  בהיתקלם  המטרידה  התחושה  מוכרת.  מילה  זו  שאין  ברור 
שישורון כותב עליו בשיר — הצורך להימנע מ"פענוח סוד השירה" — ולכן יש טעם בהיותה לא 
באין  "יופייה  ולתרגם  להנהירה  תדמור  בחר  לה  מקביל  ליצור תחדיש  במקום  הסוף.  עד  מובנת 
פוענחים" ל־”the beauty of the unsolved“. בכך החליף את המילה הלא־קבילה במילה קבילה 

וגזר משמעות אחת על מילה שבמקור ניתנת להתפרש בכמה דרכים. 



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

266

עמומים — יש להעביר גם את הקושי, את החצציוּת שבשפה. פורמנטלי, שבעקבות ז'יל 
 étranger dans sa propre( "דלז הגדירה את הפואטיקה של ישורון שׂפה של "זָר בשפתו

langue(,23 כתבה עליה שני עשורים אחרי שהחלה במלאכת התרגום:

איך לקבל את פני הזָר הזה ]לצרפתית[ כשהוא כבר זר בשפתו? איך לקבל את העברית 

אחרת,  בשפה  אחרת  לגלות  ולהכניסה  כפולה,  גלות  עברה  שכבר  שפה  הישורונית, 

בצרפתית? איך לאקלם את העברית המודחת, המזוהמת, המעורבבת ביידיש — בתוך 

שפה כה לוגית, כה ברורה? איך ליצור בצרפתית תחביר כה פרוע וקרוב לשפה המדוברת, 

למסור  לנסות  איך   — דקדוק  והפרות  הֶלחמים  קישוריות,  היעדר  זמנים,  שבירת   ]...[

הלוגיקה  בטלטול  לא  אם   ]...[ הַזֶּה"24  הַמַּפּוּל  "כָּל  לו  קרא  את מה שישורון  בצרפתית 
]הלשונית[ שלנו בדרך דומה לשלו?25

לפני הדברים האלה כתבה פורמנטלי כי בתרגום שירת ישורון יש לפעול כדברי רודולף 
פאנוויץ, כפי שציטטם ולטר בנימין במסתו "משימתו של המתרגם": "שגיאתו העקרונית 
של המתרגם היא שהוא נאחז במצב המקרי ששרויה בו לשונו ברגע נתון, במקום לתת 
מעלה  בנימין  של  המסה  בעיניי  הזרה".26  הלשון  בהשפעת  כבירה  בעוצמה  לנוע  לה 
והצרפתית  האנגלית  האם  ישורון:  שירת  לתרגום  רלוונטיים  שנראים  ועניינים  בעיות 
העברית,  לעבר  )לא  ישורון?  של  השפה  לעבר  כבירה"  בעוצמה  "נעו  אכן  שבתרגומים 
אלא כפי שהבחינה פורמנטלי — לעבר ה"ישורונית", שכלליה לעיתים שונים(. האם, כפי 
שכתב בנימין, "יימצא אדם שיצליח לתרגם אותה תרגום ראוי"27 — ומה מגדיר תרגום 
כזה? בהתייחס לטענה ש"תכליתו הסופית ]של התרגום[ היא ביטוי הלוז הפנימי של זיקת 
הגומלין שבין הלשונות", איך התרגום יכול לשקף זיקה כזאת בין שתי לשונות )לפחות( 
ביצירת המקור — עברית ויידיש — שאינן שפת היעד?28 מה מקומה של שפה זו, שנשארת 

מתוך ההקדמה ל־Formentelli( Trente pages, הערה 3 לעיל, עמ' xiii(. פורמנטלי ציטטה את  	23
ההגדרה מהדיאלוגים של דלז עם קלייר פרנה )Parnet(, וכתבה שחדירת יידיש לעברית בשירת 
ישורון יוצרת, כלשונו, "מינוריזציה של השפה המאז'ורית" )עמ' xv. מכאן כל התרגומים שלי, אלא 
אם כן צוין מקור אחר(. הגדרות אלה רווחות גם בכתבים ידועים יותר פרי עטו, למשל במסה 
מאת ז'יל דלז ופליקס גואטרי, "מהי ספרות מינורית?" מצרפתית: אריאלה אזולאי, מכאן א )מאי 
2000(, עמ' 137, 142. לאפיון שירת ישורון כ"ספרות מינורית" ראו, למשל: לחמן, הערה 3 לעיל, 
עמ' 72; גרינוולד, הערה 9 לעיל, עמ' 99–105; טליה לוי, "'העברית שלי לא נקיָה': מבעים זרים 
בעבודותיהם של אבות ישורון וארז ביטון", עבודת דוקטור, אוניברסיטת חיפה, 2019, בייחוד עמ' 

 .163–162 ,81–66
מהשיר "האוסף" )ב, 49(. פורמנטלי תרגמה את התחדיש "מפול" — ”déluge de ruines“ )מבול  	24

של חורבות(.
Traduire le Yeshurunien” ,Formentelli“, הערה 3 לעיל. 	25

דרידה,  ז'אק  נילי מירסקי, בתוך:  בנימין, "משימתו של המתרגם", מגרמנית:  ולטר  מצוטט אצל  	26
נפתולי בבל, מצרפתית: מיכל בן־נפתלי, תל אביב: רסלינג, 2019, עמ' 101. 

בנימין, שם, עמ' 88. 	27
ראו דרידה )הערה 26 לעיל(: "כיצד לתרגם טקסט הכתוב בכמה לשונות בעת ובעונה אחת? ]...[  	28

ואם מתרגמים באמצעות כמה לשונות בעת ובעונה אחת, כלום ייקרא לכך תרגום?" )עמ' 50(.



267

עומר ולדמן





 בתרגום "לא הולמת, כבירה וזרה" ביחס לעברית וליידיש — בזמן שהעברית ממלאת כבר 
בשירת ישורון המקורית תפקיד כזה לעומת רכיבי הלשון שהובאו לתוכה ביידיש? 

אני מבקש לדון כאן בשאלות האלה, אבל לא מהכיוון של חקר התרגום ושל ספרות 
השוואתית — אם כי אני מקווה שהמצע הנפרס כאן יסייע לאלה שיבחנו את תרגומי 
ישורון מהכיוונים האלה. התרגומים מעניינים אותי מטעם חקר הלשון העברית ולשונו 
של ישורון. אני מבקש לראות כיצד פירשו המתרגמים מקומות מוקשים בשירה זו, וכיצד 
התמודדו עם בעיות חוזרות שנובעות ממאפיינים לשוניים הקבועים בה )וכך גם לעמוד 
על המאפיינים האלה, שעד כה לא תוארו בפירוט או בכלל(. במילים אחרות: כיצד בא 

לידי ביטוי הפן הפרשני שבתרגומים לשירת ישורון. 
בחינתי תתמקד בתרגומי שימל ופורמנטלי לשירי השבר הסורי אפריקני, משום שזה 
הקובץ היחיד אשר תורגם ברובו יותר מפעם אחת. לכן הוא היחיד שמאפשר השוואה 
ישורון  אבות  לשירת  התרגומים  כל  כמעט  כי  לציין  יש  הפרשנות.  דרכי  בין  מתמשכת 
פורסמו אחרי צאת השבר הסורי אפריקני, וכי כמעט כולם נעשו לשירי ספר זה ולבאים 
אחריו.29 לדעתי אין הדבר קשור בקושי שבתרגום השירים המוקדמים לעומת המאוחרים, 
אלא בכך שהשבר הסורי אפריקני החל מגמה שבה השתנה בתכלית מעמדו של ישורון 
הכללי של  לכך את ההסבר  להדביק  גם  ואפשר  ייחודיותו.30  והובהרה  העברית  בשירה 
שיצירה  בשעה  לעולם  באים  גרידא  ודיווח  תיווך  בבחינת  שאינם  "תרגומים  בנימין: 

פלונית, במהלך הישרדותה, מגיעה לעידן התהילה שלה".31 

המתרגמים וזיקתם לישורון

קודם שאקרא בתרגומים אתעכב על המתרגמים ועל זיקתם הסגנונית לישורון. פתחתי 
בפורמנטלי, ומכאן אתמקד בשימל, ביצירתו ובהשפעות הניכרות בה, בין השאר מכיוון 

 Moshe Dor and Nathan( The Burning Bushלהוציא מקרים מעטים, למשל תרגומי שימל ב־ 	29
 Zach [eds.], The Burning Bush: Poems From Modern Israel, London: W. H. Allen, A
Howard & Wyndham Company, 1977( לשירים משלושים עמ' של אבות ישורון ומזה שם 
 T. Carmi (ed.), The Penguin Book( תרגומי ט' כרמי לשירים מזה שם הספר ;)הספר )1970
אקדמיים,  לצרכים  תרגומים   ;)of Hebrew Verse, New York, NY: Penquin Books, 1981
 Michael Gluzman, The Politics of :סַח עַל כּוּכִים" )1952; א, 81( בספרו כתרגום גלוזמן ל"פֶּ
 Canonicity: Lines of Resistance in Modern Hebrew Poetry, Stanford, CA: Stanford
University Press, 2003, pp. 177–180, או תרגומי ג'ייקובס לשירי שלושים עמ' של אבות ישורון 
)Jacobs, הערה 3 לעיל, עמ' 147, 154, 163(. פורמנטלי, מלבד תרגומיה לשירי שלושים עמ' של 
חַכמות דרכים  על  ישורון  הראשון של  לשירים מספרו  תרגומים  שני  רק  פרסמה  ישורון,  אבות 
ייתכן שההימנעות מתרגום השירים המוקדמים   .)2019 ,4 )גיליון   Apulée )1942(, בכתב העת 

נובעת מגודש האלוזיות הקשות לתרגום שיש בהם, וראו להלן.
לסקירת השינוי בהערכת הביקורת ובתשומת הלב הציבורית שישורון קיבל בעקבות ספר זה, ראו  	30
עבודתי "לשון וסגנון בשירת אבות ישורון, 1934–1970", עבודת מוסמך, האוניברסיטה העברית, 

2021, עמ' 11–17, 32–34.
בנימין, הערה 26 לעיל, עמ' 90. 	31



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

268

שהפואטיקה בשירת שימל ניכרת בתרגומיו מישורון.32 בין המשוררים העברים הידועים 
ומבחינה  סגנונית  מבחינה  משימל,  יותר  לישורון  שקרובים  רבים  אין  בתרגום  שעסקו 
זו מתבררת גם מרשימות ומראיונות שבהם דיבר שימל על התשתית  תמטית.33 הנחה 
שבו  ומהאופן  ישורון34  על  שכתב  מרשימות  בשירה,  העדפותיו  ועל  בשירתו  הלשונית 
בחר להגיש לקורא האנגלית את תרגומו — לצד מבוא, הערות לשירים ופירושים )בדומה 
גישתו  ואת  ישורון  לשירת  זיקתו  את  כמדומני,  מסכמים,  ציטוטים  שני  לפורמנטלי(. 
ירָה  שִׁ בְּ טַעְמִי  חֲרוּתִי  מִבַּ בָר  "כְּ כתב:   )1993( תַּדְשֵׁא  מִדְרשַׁ  סֵפֶר  ספרו  בפתח  לתרגום. 
הַיְנוּ  דְּ לְפִעְנוּחַ',  ה  וְ'קָשֶׁ חָסִין,  חֹמֶר  בְּ שֶׁ הַמּוּבָנִים  נֵי  שְׁ בִּ ה'  'קָשֶׁ ה.  שֶׁ וְלַקָּ חוּס  לַדָּ הָיָה  נוֹטֶה 
ישורון ב־1985,  עַצְמוֹ".35 בריאיון להלית  ה  מְגַלֶּ הַדְרָגָה  בְּ יר  שִׁ י  אָהַבְתִּ דִי.  לאֹ־לְפִעְנוּחַ־מִיָּ

כששאלה על תרגומיו, ענה: 

אם אני קורא משורר, אז התרגום שאני רוצה זה הכי מילולי. ]...[ אם אני רק יכול, להדביק 

מלה על מלה. אני אומר למתרגם, אל תדאג כשאתה נראה קצת מגמגם, תן לי את הדבר 

הקרוב ביותר. ]...[ אני שׂם דגש על העברית. אם יוצא שיר מבריק באנגלית, לא אכפת לי. 

בעבודת התרגום אני רק מצהיר על האהבה שלי למקור. אם הבאתי דמעות בעיני הקורא 
האנגלי, זה לא אומר לי כלום.36

מעניין לראות לאור הדברים האלה את המאפיין הבולט ביותר של תרגומי שימל לישורון, 
והוא נטייתם לתרגום מילולי — בעיקר בתחביר — כדי לשקף את הזרוּת הלשונית. זאת 

דלה.  בהן  שבקיאותי  משום  בעיקר  ארחיב,  לא  פורמנטלי  של  לתרגום  אפשריות  השפעות  על  	32
המשוררים  את  מזכירים  בתרגום  הפרוזה  שקטעי  אמר  הוא  מנור,  דורי  את  בכך  כששיתפתי 
רְס, אדמון ז'אבס, אמה סזר ופרנסיס פונז'. וטיעונו: "התרגום יכול להיות מושפע בעיקר  סן־ג'ון פֶּ
יהודי־מצרי —  ז'אבס   ,]négritude[ הנגריטוד  סזר ממשוררי  פרס מהאנטילים,  נֵכר —  ממשוררי 
שייבאו לצרפתית הוויה לשונית שמהלה את השפה ה'ממושמעת' וביקשו להביע משהו מזָרותם 
בלשון השירה". רפרוף על שירי הנ"ל מזכיר ענייני סגנון העולים משירת ישורון. לדוגמה, אצל פרס 
— המבנים המקוטעים ומרובי הקולות, או הפירוק מחדש של צירופים שגורים בשפה — למשל 

.“Neiges” בפואמה
ג'יימס קוגל )יעקב כדורי( כבר העיר זאת בנוגע לספרי שימל שירי מלון ציון וארעא, שיצאו בעת  	33
 James Kugel, “Avot Yeshurun in English”, Prooftexts 1, 3 תרגום ישורון;  על  עבודתו 
p. 331 ,(1981). מבחינת דמיון תמטי ראו, למשל, את דבריו של שחר ברם על הדואליות שבעיצוב 
מחודש של המרחב באמצעות השפה — הלשון הפוצעת את הגוף, "שהוא חלק מהמרחב הטבעי", 
ויוצרת "מגע מחודש עם המרחב הקדום": "על 'ארעא' של הרולד שימל", מחקרי ירושלים בספרות 
עברית יט )תשס"ג(, עמ' 308–311, 318–322. עוד על פואטיקת התרגום אצל שימל ראו אצל 

Jacobs, הערה 3 לעיל, פרק 5.
מלבד רשימתו על השבר הסורי אפריקני )"המשורר כסוס נזר לראשו", דבר ]1/4/1975[(, ראו גם  	34
ימְמַיְסְטֶר' או הקו המכריע בשירה העברית", דבר )30/1/1981(. שם ראו הערתו  לִּ רשימתו "הַ'תִּ
המנוגדת לכאורה לנטיית תרגומו לליטרליות ולהסברים: "לא צריך שום מילון לקרוא את אבות 
]...[ אם אינך מרגיש למה הוא מתכוון, המילון לא יודע". אם כי אפשר לקרוא זאת גם  ישורון. 

כהסבר בדיעבד למטרת תרגומו: התרגום אינו אמור להחליף את המקור, אלא לסייע. 
הרולד שימל, סֵפֶר מִדְרשַׁ תַּדְשֵׁא, תל אביב: עם עובד, 1993, עמ' 9.  	35

ישורון, הערה 8 לעיל, עמ' 106. 	36



269

עומר ולדמן





 בהמשך לדבריו במבוא לתרגום: "מעולם לא הבהרתי את המוזר או גירשתי את הקשה. 
או  זה, שיודגם בהרחבה, עלול להתפרש כעצלות  ניסיתי לשמר את הקושי".37 מאפיין 
כחוסר הבנה, בעיקר לנוכח מקומות שבהם ניכר כי שימל לא הבין את הטקסט. אולם 
לנוכח ההגדרות האלה מתבררת הבחירה בתרגום מילולי, שלא אחת גובל בתרגום שאילה 
)calque, "הלבשת" מילים בשפת היעד על מבנה תחבירי בשפת המקור(, כעיקרון פואטי 

מכוּון. 
משמעותה של בחירה זו מתבהרת גם בניסיון להתחקות על מקורות השראה אפשריים 
בתרגום שימל. בפתח התרגום כתב: "האם אפשר לשמור על העברית שלו ]של ישורון[ 
באנגלית? לפני עשור אפילו המחשבה על תרגומהּ הייתה פראית. אולם מה שקרה בשירה 
במאה  אמריקנים  משוררים  הדרך".  את  מה  במידת  הקל  האחרונות  בשנים  האנגלית38 
ג'ון  הם  לישורון  אנגלית  ליצירת מקבילה  לשימל תשתית  לספק  יכלו  העשרים שאולי 
ברימן, רוברט לואל,39 ובאופן מתבקש פחות גם וולט ויטמן בן המאה התשע־עשרה — 

פחות מבחינה סגנונית ויותר מבחינה תמטית, כפי שהעירו שימל, פורמנטלי וקוגל.40 
משורר אמריקני אחר בן המאה העשרים שהשפעתו הסגנונית על שימל ראויה לתשומת 
לב בהֶקשר התרגומים הנידונים הוא לואי זוקופסקי. ב־1978, בעת שעבד על התרגום 
לשירי ישורון, פרסם שימל מאמר על עיבודי השירה של זוקופסקי לשירים היידיים של 
יהואש )שלמה בלומגארטן(, לרבות שירים שתיארו את חיי הבדואים וששילבו לקסיקון 
הפואטיקה  על  שימל  של  אבחנותיו  המוקדמת.41  ישורון  בשירת  נפוץ  מוטיב   — ערבי 
איתם  ומסמנות אתגרים שהתמודד  ישורון  מזכירות את הפואטיקה של  זוקופסקי  של 
בנסותו ליצור "תרגום של תרגום". בין השאר דן שימל בנוכחות התחביר היידי באנגלית 
של שירי זוקופסקי, ובכך שיידיש מצטיירת בשיריו כשפת האדם הפשוט, שפת "אימא־

 Harold Schimmel, “Translator’s Forward”, Avot Yeshurun, The Syrian African Rift 	37
כל   .and Other Poems, Harold Schimmel (trans.), Philadelphia, PA: JPS, 1980, p. xx

הציטוטים מתרגום שימל לקוחים ממהדורה זו.
שם שם )במקור ”English“, ואני מניח כג'ייקובס שההשפעה אמריקנית(. 	38

ראו שם, עמ' 130, את השוואת שימל בין ישורון לברימן. בספר לוֹאֶל )1986( כלל שימל מהלך  	39
המזכיר את ה"תרגום" של ישורון לכתבי משפחתו, כשכתב וריאציות לשירי לואל. עקב התרחבות 
היריעה לא אתעכב על דמיון רב בין הפואטיקה של ישורון לפואטיקה של שימל בספר זה ובספרים 
שפרסם במהלך עבודתו על התרגום )ראו על כך במקורות המובאים בהערה 33 לעיל(. על שימל 
)לעומת  ובהשפעתם  לו  כ"מתרגם בשירתו", שעיצב שיר חדש ברקע השירים של לואל שקדמו 
ישורון ביחס לשפת האם(, ראו, שחר ברם, "על לואל של שימל", חנן חבר )עורך(, רגע של הולדת: 
2007, עמ'  ביאליק,  ירושלים: מוסד  יידיש לכבוד דן מירון,  מחקרים בספרות עברית ובספרות 

.734–725
 Bee Formentelli, “Qu’est-ce qui est plus beau que la beauté?”, Avot Yeshurun, La Faille 	40
 ,Formentelli  ;syro-africaine, Bee Formentelli (trans.), Paris: Actes Sud, 2006, p. 13
"Traduire le Yeshurunien", הערה 3 לעיל; Kugel, הערה 33 לעיל, עמ' 329. קוגל אף הסכים 
עם שימל כי "מה שקרה בשירה האנגלית בעשרים השנים האחרונות" )ביקורתו פורסמה ב־1981( 
שיפר את יכולתה של שירת ישורון להיות בת תרגום, ובד בבד הראה זיקה בין שירת ישורון לשירת 
מאיאקובסקי. ייתכן שמשהו מהשפעת ויטמן על אצ"ג עבר בעקיפין לישורון, אך אין כאן המקום 

להרחיב.
Schimmel, הערה 10 לעיל, עמ' 559–569. 	41



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

270

אבא", השפה הראשונה שזוקופסקי שב אליה בצעירותו ובזקנתו. עם זאת, שימל הבחין 
כי זוקופסקי שינה דברים רבים במקור היידי של יהואש. למשל, אֶת שנכתב בגוף ראשון 
יחיד שינה זוקופסקי לרבים, ובכך הפך את הדברים לביטוי קהילתי "בהתאם למוסכמות 
התפילה". במילים אחרות, בפואטיקת התרגום של זוקופסקי )וגם של ישורון(, לכאורה 
יש למקור ערך נכבד, אך ערך זה אינו מחסן אותו משינויים ומשכתובים. בכך מתערערים 

גבולות המקור והתרגום. 
שרה פּוֹנִיצְ'טֵרָה, במאמרה על פואטיקת התרגום של זוקופסקי, הדגימה כיצד שילב 
בשירתו קטעים שתורגמו ליידיש משפות אחרות, כלומר תרגם את התרגום. היא טענה 
כי שימושו ביידיש יוצר אפקט של קול זר החודר לשאר חלקי השיר ה"מובָנים". בכך, 
לדבריה, המחיש את אידאולוגיית התרגום של בנימין — שלפיה המתרגם מנסה במודע 
כי בחירתו של  זרה. היא ציטטה את סטיבן פרֶדמן, שטען  יצירה  להעביר תחושה של 
זוקופסקי בדיאלוג עם יידיש הפכה את האופי ההיברידי של יידיש )כלומר, את היותה 
זוקופסקי  של  שימושו  כי  טענה  ואף  פואטית,  לאסטרטגיה  לשונות(  בין  למגע  קרקע 
ביידיש ויחסי הגומלין ששפות ותרבויות יוצרות זו עם זו באמצעותה סייעו לו לפרוץ את 
גבולות האנגלית.42 את כל זה אפשר להחיל גם על שירת ישורון ועל מקום יידיש בתוכה. 
ואף שקשה להאמין כי ישורון הכיר את שירת זוקופסקי, סביר להניח ששימל זכר אותה 

כשניסה להביע באנגלית את הפואטיקה של ישורון.43
)שכאמור,  בעברית  לשירתו  דומה  אינו  שימל  של  התרגום  האלה,  המקבילות  חרף 
מזכירה לא אחת בסגנונה מאפיינים משירת ישורון( או באנגלית,44 ונעדרים ממנו ענייני 
ופורמנטלי, אף  בכוונתי לשפוט את תרגומי שימל  אין  ישורון.  סגנון מהותיים משירת 
שמשהו מן השיפוט יהיה בלתי נמנע בניסיון להעריך את התמודדותם עם אתגרי הלשון 
והסגנון בשירת ישורון.45 גם איני מתכוון לברר לעומק כיצד יוצרים "ישורונית" באנגלית 

 Sarah Ponichtera, “Louis Zukofsky: Building a Poetics of Translation”, In Geveb 	42
(December 2019), https://did.li/j6PlC

הקבלה סגנונית בין זוקופסקי, ישורון ושימל נעשתה בעבודת הדוקטור של אריאל רזניקוף, אך בלי  	43
 Ariel Resnikoff, “Home Tongue Earthquake: The :השוואה מעמיקה בין ישורון לזוקופסקי

 .Radical Afterlife of Yiddishland”, PhD Thesis, University of Pennsylvania, 2019
 “My או “Everything closes in you” אולי בשילוב מילים יידיות במשפט אנגלי, למשל בשירים 	44
 Harold Schimmel, ,אבל ממה שראיתי לא במישורים אחרים. וראו ,First Poems מספרו life”

.First Poems, Lecce: Edizioni Milella, 1962
על תרגום שימל כתב קוגל )Kugel, הערה 33 לעיל(. אך משהו בהערכתו תמוה: מצד אחד הוא  	45
מיעט להתייחס לתרגום וסקר באופן כללי את שירת ישורון, ורק בסוף כתב שהתרגום "מושלם", 
האחר,  הצד  ומן   .)331 )עמ'  פתרונות"  מצא  ואף  מקשיים  נרתע  ו"לא  היצירה"  רוח  את  "תפס 
כשביקש לדון בשירת ישורון השתמש לרוב בתעתיק הטקסט העברי לאותיות לטיניות, וכשעשה 
זאת כדי להציג את הפסיפס של רובדי הלשון בשירי הספר )עמ' 330(, הראה בעקיפין את מה 
שאינו עובר בתרגום. גם הערכת דוד וינפלד, שסייע לשימל בקובץ, עמומה: "הוא ]שימל[ הריק 
הרגשית  הנוכחות  ואת  שבסגנון  הספציפי  את  לשמר  שניסה   ]...[ אישי  יחס  מתוך  השירים  את 
והלשונית הרוטטת של שירה זו" )"שירה בלי צו חיפוש: פתח דבר לשירי אבות ישורון" ]חלק ב[, 
דבר ]30/4/1981[(. על פורמנטלי כתבו זיוה אברן ורשל ארטל: אברן שיבחה את תרגום פורמנטלי 
וכתבה ש"הטקסט הצרפתי, חרף היותו שונה כל כך מהעברי, הוא פרי מפגש בין משורר למתרגמת 
 Ziva ."בשפה כדי להעביר את השבר ואת הכאב )accidenter( שהעז להפוך את המילים ולפגוע



271

עומר ולדמן





 ובצרפתית. תחת זאת אני מבקש לשאול מהי תרומת התרגומים לקוראי שירת ישורון 
בשפות זרות ולקוראיה בשפת המקור.

כפי שהצהיר עליה — לאו  התשובה מתחילה, כמדומה, במגמת התרגום של שימל 
דווקא לקרוא דרור בלשונו ולסגל לאנגלית אלמנטים של ה"ישורונית". הוא ביקש לקרב 
את האנגלית לעברית באופן פשוט יותר, מילולי — ולפרסם את התרגום במהדורה דו־
לשונית, תרגום לצד המקור. מבחינת קוראים שאינם יודעים עברית אין ערך לנוכחות 
המקור. אבל בבחירה לצרפו אולי יש הנחה שמקצת הקוראים הפוטנציאליים של התרגום 
— שפורסם בסדרה ”Jewish Poetry“, מטעם האגודה היהודית להוצאה לאור באמריקה 
)The Jewish Publication Society of America(, ולא בהוצאה נטולת זיקה לעברית 
— יודעים עברית ברמה כלשהי. לכן הם זקוקים לשני מובני הפירוש שבתרגום: הפירוש 
המילולי הפשוט והפירוש הפרשני שבצידו, המבהיר מה נעשה בשיר מבחינה אומנותית. 
בחירה זו יכולה לשנות את מעמד התרגום מיצירה עצמאית המוגשת בלא תיווך ליצירה 
המשמשת מחד גיסא כלי תיווך לקריאת המקור ולהבנתו, ומאידך גיסא טקסט שאולי 

נדרש לנוכחות המקור כדי להשלים את שאינו יכול להיתרגם.
אפשרות זו מזכירה את שכּתב שמעון זנדבנק על "משימתו של המתרגם": 

היחס בין מקור לתרגום ]מבחינת בנימין[ אינו אפוא יחס של דומוּת, אלא של השלָמה. 

הטהורה  הלשון  לקראת  התקדמותו  בעצם  במקור  השיר  את  משלים  המתורגם  השיר 

שמעבר לכל הלשונות. האימז' הקולע לעניין זה הוא צירופם יחד של רסיסי כלי שבור.46 

בהשבר  כהגדרתו  "מן השבירוֹת",  הנוצרת  ישורון,  הפואטיקה של  על  כשחושבים שוב 
שהתרגום  ייתכן  ומשלבים,  שפות  בין  המסחרר  המיזוג  ומן   ,)124 )ב,  אפריקני  הסורי 

הראוי לשירה זו אינו אמור להמירה למען קוראיו. אם יעשה זאת, יאבד מקווי המתאר 
העקרוניים שלה, ולפיכך על התרגום להופיע להופיע לצידה ולפרשה. התרגומים יכולים 
"הלשון הטהורה" של  העברית, את תמונת  קוראי  ואפילו  הקוראים,  מבחינת  להשלים 
שהדוברים  אלה  )לרבות  בשיר  מוקשים  מקומות  לבאר  נדרשים  שהם  בכך  גם  ישורון 
הילידיים אינם שמים לב אליהם( ומהלכי לשון שלעיתים נשארים בלי הכרעה בקריאה 

לא מושכלת. 
שהם  העובדה  כאמור,  נוספת,  ופורמנטלי  שימל  תרגומי  של  הפרשני  התפקיד  על 
שנכתבו  שימל,  הערות  בסופם.  ופרשנות  ביאור  ובהערות  בתחילתם  במבואות  מלוּוים 
עשור וחצי לפני פרסום הערות הביאור של בנימין הרשב והלית ישורון למהדורת כל שירי 
ישורון, מבקשות למקם את השירים בהקשריהם ההיסטוריים.47 הן והערות פורמנטלי 

 Avran, “Avot Yeshurun, La Faille syro-africaine”, Les cahiers du judaïsme 19 (2006),
 pp. 133–134; Rachel Ertel, “Entre la faille syro-africaine et le gouffre de l’Europe”, Les

.cahiers du judaïsme 23 (2008), pp. 60–64
שמעון זנדבנק, לעשות שיר משיר: מסות על תרגום שירה, ירושלים: מוסד ביאליק, 2017, עמ' 51. 	46
"סע סע, ההיפך ההגה: שלושה פרקים על אבות  פרי,  ראו: מנחם  ישורון.  ביצירת  יסוד מהותי  	47
עמ'   ,2011 הקיבוץ המאוחד,  אביב:  ישורון, תל  איך נקרא אבות  )עורכת(,  לחמן  לילך  ישורון", 



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

272

נועדו לבאר רמיזות ושיבוצים למיניהם — גם כאלה שאינם נשקפים מהטקסט האנגלי 
— ולעיתים אף לנתח את הכתוב.48 בכך היו לחוליה נוספת בשרשרת הפרשנות לשירת 

אבות ישורון. 
בדברים הבאים אשווה בין דרכי התרגום של שימל לשירי ישורון, המציגות בעיקר 
פואטיקה של תרגום מילולי )בעיקר בשמירת יסוד זר, יידי או עברי, בתחביר(, ובין דרכי 
גבולות  את  למתוח  כלומר  אקוויוולנטי,  תרגום  ליצור  המנסות  פורמנטלי  התרגום של 
בין  בהשוואה  תחילה  זאת  אדגים  ישורון.  של  לסגנונו  מקבילות  ליצור  כדי  הצרפתית 
 .)15 )ב,  מָה"  הָאַשְׁ עַל  יר  ִ "הַשּׁ השבר הסורי אפריקני —  שלושה תרגומים לאחד משירי 
לאחר מכן אשווה בין תרגומי שימל ופורמנטלי לשאר הספר כדי לבחון אתגרי תרגום 
ופרשנות שהתמודדו עימם: אדון במבנה של כל תרגום, לרבות ברירת המתרגמים משירי 
הספר )איש לא תרגם אותו במלואו(, אראה פירושים שהמתרגמים הציעו כדי להתמודד 

עם האתגרים, ואציג את תרומתם לבירור תופעות לשון בשירת ישורון. 

מָה" יר עַל הָאַשְׁ "הַשִּׁ

לפרש  למתרגמים  גרמה  כנראה  ישורון  בתרגום  הגבוהה  הפרשנית  המעורבות  כאמור, 
בהרחבה את עבודתם ואת שירת ישורון בכלל — ואף להעיר זה על הכרעותיו של זה.49 
יר  ִ "הַשּׁ לענייננו כאן אתמקד בחילוקי הדעות המתבטאים בהבדלי התרגום לשיר אחד. 
מָה", למיטב ידיעתי, זכה למספר התרגומים הגבוה ביותר בשירת ישורון: מלבד  עַל הָאַשְׁ

39–45; שמעון זנדבנק, "התאריך: צלאן, דרידה, ישורון", לילך לחמן )עורכת(, איך נקרא אבות 
ישורון, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 2011, עמ' 97–106.

קע  למשל, על המשפט "יְשׁוּרוּן, עָבַרְתָּ נִתּוּחַ!" )ב, 11( כתבה פורמנטלי כי יש זיקה בין ניתוח הבֶּ 	48
כָה אֲפֹרָה" )ב,  מַהְפֵּ ל מִקּוֹדְמָיו בְּ )ה"שֶבר"( של ישורון לבין השבר הסורי אפריקני. על הטור "נִבְדָּ
רֶךְ  46( כתב שימל: "לעומת מהפכות אחרות שהיו אדומות" )ולא הוסיף(, ועל הצירוף "לְהַרְאוֹת דֶּ
לּוֹ" )ב, 35(, כתב: "]מבכירה[ כמו אישה שיולדת לראשונה — זו העברית של ביאליק,  ירָה שֶׁ מַבְכִּ

המשורר הלאומי", ויש עוד דוגמות רבות.
חֶלְקֵי  נֵי  שְׁ ין  בֵּ שֶׁ בִישׁ  "]הַכְּ יִת?" )מהשיר  בַּ י  תִּ לָבַשְׁ אֵיךְ  יִת. /  הַבַּ י אֶת  טְתִּ שַׁ "פָּ למשל, את הטורים  	49
יזֶנְגּוֹף[", ב, 142(, תרגם שימל כך: ”?I took off the house / How did I wear the house“, ואילו  דִּ
תדמור תרגמוֹ כך: ”?Schimmel .“I shed the home / How did I wear a home, הערה 37 לעיל; 
Tadmor, הערה 21 לעיל. תדמור טען כי מאחר שהשיר עוסק בהגירת ישורון מפולין לישראל, 
”home“ — היות ש־”home“ הוא המקום שבו  שימל אולי חשב ש"בית" כאן אינו יכול להיות 
ישורון קבע את חייו )ישראל( ולא המקום שהשיל )פולין(. לדעת תדמור, החלטת שימל מעידה 
גם על הביוגרפיה של שימל, היות שגם הוא "פשט את ביתו" בניו יורק ועבר לירושלים, בהתאם 
למוסכמה הציונית של ראיית העלייה לישראל כשיבה הביתה. תדמור, מנגד, בחר לשמר בתרגום 
הבית ל־”home“ את קרבת ישורון למקום שבו נולד ושבו נשארה משפחתו. מעניין שאיש מהם 
יִת"  י בַּ תִּ לא ביטא את הניואנס האפשרי בין "הבית" שנעזב לסתם "בית" )וכאן לא ברור אם "לָבַשְׁ
פירושו "לבשתי מלכתחילה את הבית בפולין" או "לבשתי בית אחר בישראל"(, למשל בתרגום 
"בית" אחד ל־”home“ ואחר ל־”house“. וכלל לא נכנסתי לפשר הזיקה הקשה לתרגום בין מבנה 
פֵם" )שיר  י אֶת רַגְלַי אֵיכָכָה אֲטַנְּ ה רָחַצְתִּ נָּ שֶׁ י אֵיכָכָה אֶלְבָּ נְתִּ תָּ י אֶת כֻּ טְתִּ שַׁ הבית למבנה הפסוק "פָּ

השירים ה 3(.



273

עומר ולדמן





 שימל ופורמנטלי תרגמו אותו לאנגלית גם לילך לחמן ומאיר שטרנברג. ריבוי התרגומים 
מפתיע, משום שהשיר כולל אתגרי תרגום רבים. הבחירה לתרגם מחדש לצורך אקדמי שיר 
שכבר תורגם אינה מובנת מאליה, ואכן, רבים ההבדלים בין התרגומים ובין ניסיונותיהם 
להעביר לשפת היעד את ייחודי שפתו של ישורון. כבר בבחינת תרגומי השיר הזה עולים 
בין שני קובצי התרגומים. אציג תחילה את  יותר  אתגרים שאראה בהשוואה מפורטת 

המקור ואת תרגומיו:50 

הַשִּׁיר עַל הָאַשְׁמָה

בָּרְכִי אִמִּי כִּרְכִי יָדֵךְ עַל ראֹשִׁי בְּלֵיל

יוֹם זֶה. הָיִיתִי מֶה הָיִיתִי עוֹשֶׂה

לְיוֹם כִּפּוּר. עֲיָרוֹת מִתְרַסְּקוֹת וְאַתְּ בִּפְנִים וּלְמֶרְכַּז

הָאָרֶץ הַנְּשָׁמָה שֶׁלָּךְ וְהַגּוּף הִתְגַּעְגַּעַתְּ וְלֹא הִגַּעַתְּ.

אָבִיךְ בָּא בַּחֲלוֹם לָךְ.

פָּתַח אֶת אֲרוֹן הַזְּכוּכִית. שָׁבַר לָךְ כּוֹס. נִפְטַר לָךְ יֶלֶד

וְשָׁאַלְתְּ לָמָּה. אָבִיךְ לֹא עָנָה וְיָצָא וְחָשַׁבְתְּ לְכַפֵּר

וְשָׁכַבְתְּ עַל הָרִצְפָּה וְשָׁכַבְתְּ עַל הַיֶּלֶד וָמֵתָה מִגַּעְגּוּעִים. 

שימל:

The poem on the guilt
Blest be mother bind your hand on my head on the eve
of this day. I would have what would I have done
for Yom Kippur. Forests crash and you inside and at the center
of the land your soul and body you longed and did not arrive.

Your Father came in a dream to you.
Opened the glass cupboard; broke you a glass. A child of yours died
and you asked why. Your Father didn’t reply and went out and you meant to forgive
and lay on the floor and lay on the child and died of longing.

לחמן ושטרנברג:

 Lilach Lachman, “‘I manured the land with my  ;33 עמ'  לעיל,   37 הערה   ,Schimmel 	50
 mother’s letters’: Avot Yeshurun and the Question of Avant-Garde”, Poetics Today 21,

Formentelli ;1 (Spring 2000), p. 71, הערה 40 לעיל, עמ' 50.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

274

Poem on the Guilt
Bless mother circle your hand around my head on the night
of this day. I would have what would I have done
to Yom Kippur. Shtetls crash and you inside and for the center
of the earth your soul and the body you longed (for) and never did arrive.

Your father came in a dream to you.
Opened the glass cupboard. Broke you a glass. A child passed away from you
and you asked why. Your father didn’t reply; went out; you meant to atone
and lay on the floor and lay on the child, longing to death.

פורמנטלי:

Poème de la culpabilité 
Ta bénédiction ma mère ta main sur ma tête la veille
de ce jour. J’aurais  qu’aurais-je fait
pour Yom Kippur. Des bourgades qui s’écrasent et toi dedans  au centre de
la terre ton âme et le corps  toi de larmes consumée, jamais arrivée.

Ton père te visita en rêve.
Ouvrit la vitrine. Te brisa un verre. Un enfant t’a été ravi.
Tu as demandé pourquoi. Le père sans répondre est sorti. Tu as voulu expier.
Tu t’es couchée par terre couchée sur l’enfant  morte, elle, du feu des larmes.

רְכִי  י" על דרך "בָּ רְכִי אִמִּ רבים מאתגרי התרגום שמניתי ניכרים כאן, למשל שיבוצים )"בָּ
ךְ וְהַגּוּף" לפי ערבית ליום כיפור:  לָּ מָה שֶׁ שָׁ י" מתהילים קד 1 ואחר כך בתפילה; "הַנְּ נַפְשִׁ
חֲלוֹם לָךְ", שנראה כי הוא שיבוץ אירוני לסיפור  א בַּ עֳלָךְ"; "אָבִיךְ בָּ מָה לָךְ וְהַגּוּף פָּ שָׁ "הַנְּ
אמֶר  לֶד וַתֹּ לוֹם לַיָּ לוֹם לָךְ ]...[ הֲשָׁ הילד המת ואלישע בספר מלכים ב, למשל "וֶאֱמָר לָהּ הֲשָׁ
חשבת־ התגעגעת־הגעת;  )ברכי־כרכי;  מצלול  ומשחקי  פנימית  חריזה   ;)26 ד  לוֹם",  שָׁ
 ]...[ בְתְּ  כַַ )"וְשָׁ המקרא  דקדוק  עם  המזוהה  צורה  באמצעות  ובזמן  בגוף  שינוי  שכבת(; 
"ואת  כאן  לפרשה  אולי אפשר  נסתרת,  צורת  זו  במקרא  כי  אף  וָמֵתָה" —   ]...[ בְתְּ  כַַ וְשָׁ
ז  פּוּר"; "וּלְמֶרְכַּ ה / לְיוֹם כִּ מתה"(, וכן תחביר לא תקין או לא נהיר )"הָיִיתִי מֶה הָיִיתִי עוֹשֶׂ

חֲלוֹם לָךְ"(.  א בַּ "; "אָבִיךְ בָּ עַתְּ עַתְּ וְלאֹ הִגַּ עְגַּ ךְ וְהַגּוּף הִתְגַּ לָּ מָה שֶׁ שָׁ / הָאָרֶץ הַנְּ
המילים  בשתי  כבר  המתרגמים:  נחלקו  שבהם  התחומים  גם  אלה  במקרה  לא 
ושטרנברג  לחמן   ,“blest be” תרגם  כששימל  שונים,  פירושים  שלושה  יש  הראשונות 
”bless“, ופורמנטלי בחרה במשפט שמני, שתרגומו המילולי לעברית "ברכָתך אִמי ידך 
 )for( "פּוּר" תורגם אצל שימל "למען יום כיפור ה / לְיוֹם כִּ על ראשי". "מֶה הָיִיתִי עוֹשֶׂ
ואצל לחמן ושטרנברג "לְ־" )to(. "עיירות" תורגמו משום מה אצל שימל ”forests“ )שמא 



275

עומר ולדמן





 קטן".  "כפר  פורמנטלי  ואצל   “shtetls” ושטרנברג  לחמן  אצל  אותיות?(,  בשיכול  קרא 
בטור הרביעי נקט שימל כדרכו תרגום שאילה )קאלק(, לחמן ושטרנברג הבהירו מעט 
בסוגריים )הגוף שאליו התגעגעת( ופורמנטלי השתמשה בטכניקה המופיעה גם בטורים 
  מה   אחרים — במקום שבו התחביר לא "הסתדר" היא ריווחה את המשפט )"הייתי
  אַת, שמדמעות   והגוף שלך  הנשמה  הארץ    למרכז   בפנים "ואת  עושה";  הייתי 

, מעולם לא הגעת"( ויצרה תחושת דיסוציאציה בתוך הדיבור של הדובר.  לְתְּ אֻכַּ
מהלך זה של פורמנטלי נראה מנוגד למהלך התחבירי של ישורון — היא יצרה נתק 
ז ]...[ וְלאֹ  במקום שבו הוא יצר חיבור מאחה )פרטקטי(, מַלאה ומלאכותי )"וְאַתְּ ]...[ וּלְמֶרְכַּ
כַבְתְּ ]...[ וָמֵתָה"(, ועוד בסיטואציות של חורבן  כַבְתְּ ]...[ וְשָׁ בְתְּ ]...[ וְשָׁ "; "וְיָצָא וְחָשַׁ עַתְּ הִגַּ
שאין בהן איחוי. המהלך התחבירי של התרגום לכאורה נראה הולם את מהלך האירועים 
המעיק שבמקור, וכנראה יש בו גם ניסיון לפתור את הסבך התחבירי. אולם דווקא המתח 
בו,  המתוארים  האירועים  ובין  הנשימה  וחסר  האינטנסיבי  התחביר  בין  ישורון  שיצר 
כולם נתק — חוסר היכולת להגיע ולצאת מהגעגועים, עזיבת האב השותק, פרֵדת האם  שֶׁ
מהילד, פרֵדתה מעצמה — מתח זה מעצים את תחושת חוסר האונים בשיר. זאת בייחוד 
לעומת המשפטים הקצרים והמקוטעים )טורים 5–6( שבין רצפי החיבורים, שבתוכם לב 

העניין; התכלית מובעת בתמצות, ואילו הגעגועים באריכות. 
לאנגלית.  בתרגומים  בקאלק  מתורגם  השני  הבית  בתחילת  תקין  הבלתי  התחביר 
אצל פורמנטלי, כדרכה, הוא מיושר למשפט תקין. לעומת זאת, הטור האחרון מתפרש 
אצל כל אחד ואחת מהמתרגמים באופן שונה: שימל כנראה התכוון ליישר הכול ללשון 
ולחמן  מגעגועים"(,  ומַתְּ  הילד  על  ושכבת  הרצפה  על  ושכבת  לסלוח  )"התכוונת  עבר 
ושטרנברג פירשו "ומתה" לנוכחת )"התכוונת לכפר ושכבת על הרצפה ושכבת על הילד, 
בזמן שאת מתגעגעת עד מוות"(.51 פורמנטלי שוב ניתקה בין מה שלפני "ומתה" למה 
אם  השאלה  עולה  ושוב  הדמעות"(.  מאש  מתה    היא   הילד על  )"ושכבתְּ  שאחריו 
מדובר בפתרון להתמודדות עם החריגה הדקדוקית או במהלך פרשני, שאולי מתאר את 

הדיסוציאציה אצל האם שילדה תינוק מת באמצעות המעבר מגוף שני לשלישי. 
הדילמה  המתרגמים.  בין  בולטים  סגנון  הבדלי  עולים  זו  ראשונית  בהשוואה  כבר 
העיקרית נעה בין הרצון לשקף את ייחודי הלשון של ישורון כצורתם המקורית — עניין 
שעיקרו תחביר וקצתו לקסיקון — ובין הניסיון ליצור מקבילה ל"ישורונית" בשפת היעד. 
לעיתים   )8–7 לטורים  האנגליים  בתרגומים  )למשל  בתרגומים  הקאלקיות  הבחירות 
מדובר  אם  להכריע  קל  תמיד  ולא  המקור,  את  פירשו  המתרגמים  כיצד  להבין  מקשות 
ברצון להשאיר את העמימות או בפחד לטעות בפרשנות. הכרעה לכיוון הפחד לטעות 
מאלצת בדרך כלל את המתרגמים לחדד את החלק הפרשני שבתרגום: לתרגם את הסתום 

לחמן פירטה בבעיות הסגנון שבתרגום את "הערפול החמקמק" שבשיוך הצורה "וָמֵתָה". היא ציינה  	51
שהמשפט היה יכול להיתרגם גם ”longed to death“ או ”dying of longing“, והוסיפה שאם 
מניחים כי מדובר בגוף שני, הסתירה בין הזמנים של הפעלים מעוררת הלם. זאת משום שרצף 
פועלי העבר המאוחים יוצרת ציפייה להמשך ברוח זו או ל"סוף מספק". לדבריה, גם אם מדובר 
בגוף שלישי, ישורון יוצר כאן הפרעה המעוררת את תשומת הלב למעבר בין המציאות המצוטטת 

ובין הרגע שבו היא מופנמת או מתוּוכת לקורא. שם, עמ' 70–72.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

276

לפי הבנתם ובה־בעת להתחשב בעניינים צורניים כמו חריזה, ריתמוס ומצלול — שאינם 
משתקפים ברוב תרגומי ישורון. 

התמודדות עם תופעות לשון וסגנון בתרגומי "השבר הסורי אפריקני"

שני הקטבים הפרשניים — המילולי והאקוויוולנטי — ישמשו גם להצגת תופעות רחבות 
יותר בתרגומים הנידונים. אף שכאמור שימל נטה יותר למילולי ופורמנטלי לאקוויוולנטי, 
יודגם בהרחבה להלן, כל אחד מהם פנה בתרגומו גם אל הקוטב שאינו מזוהה  והדבר 
איתו. כלומר, שימל ניסה לא אחת לחפש מקבילות אנגליות לענייני סגנון אצל ישורון, 
ופורמנטלי השתמשה גם בתרגום מילולי ובתרגום שאילה )אולי בכיסוי על חוסר הבנה(. 
בעניין זה סביר להניח שפורמנטלי קראה את התרגום של שימל והושפעה ממנו, ואדגים 

מכמה תחומי לשון. 
ל יוֹנֵי  רְחִים / שֶׁ ים הַקֵּ נִּ עָיוֹת / הַקִּ עָה" כתב ישורון: "עָשׂוּ לָהֶן / קְצָת בְּ בשיר "אַרְבָּ
ם טָרַדְרַד" )ב, 55–56.  שֶׁ ירָתַם / וְהַגֶּ מוּכִים / הָרוּחַ הִגִּ צוֹת הָעֲנָפִים / הַנְּ ר. // ]...[ מִקְּ הַבָּ
ההדגשות בכל הציטוטים שלי(. שתי המילים שהדגשתי קשות להבנה: מה פירוש "הרוח 
הגירתם"? הרוח שפכה )הִגירה( את הענפים או את הקינים? מה ההיגיון המורפו־סמנטי 
שמאחורי התחדיש "טרדרד"? אם הוא שילוב בין "טָרַד" ל"יָרַד" )ומטעם זה אולי אפשר 
להצדיק את השארת הקמץ בצורה, שהרי בדקדוק היה צפוי טְרַדְרַד(, איזו משמעות נותן 
קְטַלְטַל, המשמש בדרך כלל להקטנה, להחלשה או לעמעום? דילמות אלה  לו המשקל 
דומות:  בדרכים  אותן  פתרו  והם  המתרגמים,  לפני  עמדו  ובמשמעות  בתחביר  בצורה, 
 “le vent lesאצל שימל ו־ “the wind migrated ’em” הביטוי "הרוח הגירתם" תורגם

”chassait )"הרוח גירשה אותם"( אצל פורמנטלי.52
הרוח  )דהיינו,  הג"ר  מהשורש  גזורה  ירָתַם"  "הִגִּ הצורה  כי  חשבו  ששניהם  נראה 
אף  מההקשר,  סביר  נראה  אומנם  זה  פירוש  נג"ר.  מהשורש  ולא  להגר(  להם  גרמה 
שהוא שגוי בדקדוקו.53 אך קשה להאמין שפורמנטלי הגיעה אליו לבדה, בלי התקדים 
 ,“the rain harrrrasssed” ם טָרַדְרַד" תורגם אצל שימל שֶׁ המטעה של שימל. הצירוף "הַגֶּ
 “le vent les chassait / la pluie :)ובעקבותיו אצל פורמנטלי )בחרוז שלא היה במקור
י הָעֵץ" )ב, 81(, תורגם באופן  צִדֵּ בְּ ן הֶחָשׂוּף / שֶׁ צְנֹפֶת הַקֵּ ”harrrasssait.54 תחדיש נוסף, "כִּ

כדי לצמצם את הסרבול בציטוט השירים לא אציין את מספרי העמודים אצל שימל ואצל פורמנטלי.  	52
כל ההפניות מפורמנטלי הן למהדורת הספר La Faille syro-africaine המובאת בהערה 40 לעיל. 
ירָתָם"  במהדורת כל שירי ישורון, שעליה התבססה פורמנטלי, שובש הניקוד במילה זו ונכתב "הִגִּ 	53

)בקמץ בתי"ו(. ייתכן שגם שיבוש זה השפיע על התרגום השגוי של פורמנטלי.
ניסיון  ויתרו כמעט לגמרי על חריזה, ריתמוס ומצלול שהיו במקור, לטובת  כאמור, המתרגמים  	54
לדייק במשמעות. לפיכך מעניין לראות אצלם עוד מקרי חריזה שאינה במקור, למשל אצל שימל: 
 “When daily you sit it’s a habit bit  —  )111 )ב,  לְאַט"  לְאַט  ל  הֶרְגֵּ זֶה  בִים  יוֹשְׁ יוֹם  יּוֹם  שֶׁ "כְּ
לָט"(. לעיתים  שְׁ מִּ בַּ י  בְתִּ "יָשַׁ ”to bit )אולי כי רצה לשמר את החרוז לסוף הטור הקודם במקור, 
החרוז מקדם את שימל להכרעה בעמימות תחבירית, למשל בצורות סתמי שישורון הרבה בהן 
 ,)42 זֶה" )ב,  עִם  הָלְכָה  קְנוֹקְנֶה. /  לָהּ  אַר  נִשְׁ לֶה /  כָּ רַח  הַפֶּ ל  כָּ עָלֶה /  אַחַר  "עָלֶה  )וראו להלן(: 



277

עומר ולדמן





 זהה בידי שני המתרגמים — ”coil“ או ”pelote“ )"פקעת"( — אף שאולי אפשר לפרש 
את המילה כשם פעולה, "הצטנפות".

רְנַיִם  צִפָּ ר מַאי הָיוּ יְלָדִים בְּ ה עָשָׂ ָ ד חֲמִשּׁ דוגמה נוספת היא המשפט הקשה להבנה "עַַ
צפרדע  היו  הילדים  )א(  דרכים:  בכמה  לפרשו  שאפשר   ,)139 )ב,  מְלֻכְלֶכֶת"   / עַ  צְפַרְדֵּ
מלוכלכת; )ב( ציפורני הילדים היו כשל צפרדע מלוכלכת; )ג( הילדים היו מצויים בין 
 “children :ציפורנֵי צפרדע מלוכלכת. הן שימל הן פורמנטלי בחרו באפשרות השלישית
 “des enfants se trouvaient entre les  ;were in the fingernails of a dirty frog”

.ongles d’une grenouille crasseuse”
כבר  ניכרים  ההבדלים  הדמיון:  על  השוני  רב  בתרגומים  רבים  במקומות  זאת,  עם 
על  וּויתר  בקובץ  השירים  רוב  את  לתרגם  בחר  שימל  כי  כשמתברר  העניינים,  בתוכן 
פחות  המציבים   — הפרוזה  מקטעי  רבים  פורמנטלי  תרגמה  ולעומתו  הפרוזה,55  קטעי 
אתגרי תרגום לעומת השירים.56 למעט שניים משירי המחזור "עֶרֶב יְהוּדֵי קְרַאסְנִיסְטַאוו" 
יִת" לא תרגמה פורמנטלי שירים ששימל לא תרגם  בַּ בַּ ירִים  "שִׁ ושלושת שירי החטיבה 
לפניה, ואולי גם בכך יש עדות להשפעתו עליה. יש שירים ששניהם לא תרגמו, כנראה 
תְקוֹת  עקב אתגרים קשים במיוחד — ואיך אפשר לתרגם היטב טורים כמו "לָא לוֹקְחִין פִּ
ה מוּטֶלֶת  בִין" )ב, 21(, "הִנֵּ יקוֹת / לָא לוֹקְחִין לְשׁוֹבְתִין / לָא לוֹקְחִין לְיוֹשְׁ / לָא לוֹקְחִין נְשִׁ
מוֹכּ  ְ ח הַקּוֹלָנִי עִם הַשּׁ אָר מִימֵי / מִלְחֶמֶת יִפְתָּ שׁ נִשְׁ עַר נִרְפָּ ה בַּ כָה אַתָּ הּ"57 )ב, 66( או "וְכָּ הִנָּ

י הַפּוֹלָנִי" )ב, 90(? לִּ ר לְךָ זֹאת / לוּלֵא הוּמוֹר שֶׁ מוֹשׁ. / וְלאֹ הָיִיתִי מְסַפֵּ כְּ
את אתגרי הלשון ששימל ופורמנטלי נדרשו להם חילקתי לארבע קבוצות עיקריות 
— כולן משקפות את המתח שבין המילולי )צמוד התחביר( לאקוויוולנטי: )א( אלוזיות 
למקורות עבריים; )ב( בעיות בתחביר ובסמנטיקה — כאן סימנתי ארבע קבוצות משנה: 
כפל משמעות ועמימות סמנטית, יידוע, זיקה וצורות סתמי; )ג( דילמת חיקוי התחביר 
מול יישורו )אקוויוולנטיות( — בעיקר בתרגומי שאילה; )ד( תחדישים לקסיקליים בשם 

ובפועל. 
בכל קטגוריה השתדלתי למעט בדוגמות ולקצר את הציטוטים כדי להקל את הקריאה. 
כמעט תמיד הציטוטים שנבחרו מעידים על עוד דוגמות רבות. הבחינה הביקורתית של 
התרגומים מיקדה אותי בעיקר במקרים שבהם סברתי כי המתרגמים לא הצליחו לעמוד 

 “petal after petal / all the flower dismantled / She was left with stem. / לעומת שימל: 
”She walked with them. כאן, בדומה לתדמור לעיל, בחר שימל במילה הקבילה ”stem“ לעומת 

"קנוקנה" העמומה של ישורון )ולא "קנוקנת"(.
שימל אף לא שמר על סדר השירים המקורי, אולי מרצון להדגיש עקרונות פואטיים של ישורון  	55
שבלטו בעיניו. למשל, תרגומו נפתח בשיר "הָאֹסֶף" שנתפס בעיני חוקרים ומבקרים )ובהם שימל( 
נֵס / לָאֹסֶף. וַאֲנִי  ה, לְהִכָּ הרוֹשׁ הַזֶּ ל הָאַרְבֶּ ל הַיְבֹלֶת הַזֹּאת, כָּ ה, כָּ פּוּל הַזֶּ ל הַמַּ כעדות ארס־פואטית: "כָּ

אֲנִי מוֹצֵא" )ב, 49(. ֶ ל מַה שּׁ מֵרִים / כָּ
ואולי בשל המסורת  יותר בספרות הצרפתית,  אולי משום שתרגום שירה באופן פרוזאי מקובל  	56

הענפה בספרות זו לשירה בפרוזה, שאפשרה איזה בסיס סגנוני לביטוי ה"ישורונית" בצרפתית.
נכדו: מלבד לשון־נופל־על־לשון הוא עשוי לעורר  זה פותח את תיאור בתו אחרי לידת  משפט  	57
לחיים  מוות  בין  מֶתח  בו  ויש  גורי,  חיים  גופותינו" של  מוטלות  "הִנה  הידוע  לשיר  אסוציאציה 

שנמשך לאורך השיר.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

278

באתגרי המקור או פירשו אותו באופן שגוי. לבחינה הביקורתית יש לדעתי ערך מעבר 
להערכת התרגומים, כי באמצעותה התרגומים תורמים לעמידה על הקשיים בתופעות 

לשון מרכזיות בשירת ישורון ולבירורן.58 

א. אלוזיות למקורות עבריים
תרגום אלוזיות הוא בעיה שאינה מאפיינת רק את תרגום שירת ישורון, אלא את תרגום 
ובלקסיקון,  בדקדוק  לאלוזיות  בעיקר  כוונתי  ברבים מאגפיה.  השירה העברית החדשה 
ולא לציטוטים של תוכֶן.59 מתרגמים שנדרשים לבעיה זו פותרים אותה על הרוב בתרגום 
לשוניות  אלוזיות  שופעת  ישורון  שירת  המצוטט.  המקור  את  מהדהד  שאינו  ליטרלי 
ומהספרות  הרבנית  מהספרות  והפיוט,  התפילה  מספרות  חז"ל,  מספרות  מהמקרא, 
העברית החדשה.60 פסיפס לשוני זה מקשה לכתחילה את התרגום ודן אותו לרידוד ביחס 
למקור. יתר על כן, התזוזה התדירה בין רובדי הלשון בעברית המודרנית — אצל ישורון 
היא לעיתים משׂחָקית — מקשה לעיתים לקבוע אם ציטוט מהמקרא או מספרות חז"ל 
הוא שיבוץ מודע או שימוש אגבי. לכן נוצר קושי גם בקביעת הדרך לתרגומו: האם יש 
להגביה את משלב האלוזיה גם אם במקור משלבה זהה למראית העין לשאר הטקסט? 

פורסמו  הספרים  שבהן  בתקופות  הנפוצות  הדיבור  דרכי  על  תקן  מסִפרֵי  ללמוד  שאפשר  כפי  	58
)התופעה נחשפת בדרך התיקון(. ראו, למשל, יעל רשף, "העברית המדוברת בתקופת התהוותה: 
מכונת הדיבור בתור מורה שפות: פה מדברים  יזרעאל )עורך(,  סוגיית מקורות המידע", שלמה 

עברית, תל אביב: אוניברסיטת תל אביב, 2012, עמ' 177–183.
על בעיה זו, הקובעת במידה רבה אילו משוררים יתורגמו יותר מאחרים, כתב זנדבנק כבר בתקופת  	59
התרגום של שימל )השיר הנכון, תל אביב: ספרית פועלים, 1982, עמ' 139–143(. חלק מהמתרגמים 
התמודדו איתה בתרגום פרוזאי, למשל ט' כרמי בקבצים The Modern Hebrew Poem Itself ו־

The Penguin Book of Hebrew Verse
אן"  רִים לָבְשׁוּ צֹאן" )ב, 17( לפי "לָבְשׁוּ כָרִים הַצֹּ מוֹ כָּ דוגמות מהשבר הסורי אפריקני: מקרא — "כְּ 	60
ימֵי  רוֹנָה" )ב, 42( — "וַיְהִי בִּ שָׂ ניוֹת בְּ לָּ דֵה כַּ שְׂ רוֹנָה. / וַיְהִי בִּ שָׂ נִיּוֹת בְּ לָּ ימֵי קְטֹף כַּ )תהילים סה 14(; "בִּ
י לַיְלָה" )ב,  י יוֹם וּכְתֻבְתִּ תֻבְתִּ נָפֶיךָ" )ב, 56(; "כְּ ל כְּ דֵי מוֹאָב" )רות א 1(; "שַׁ שְׂ פְטִים ]...[ בִּ פֹט הַשֹּׁ שְׁ
לּוֹ" )ב, 49( לפי  ל אֶחָד אוֹמֵר שֶׁ נֻבְתִי יוֹם וּגְנֻבְתִי לָיְלָה" )בראשית לא 39( ועוד. חז"ל — "כָּ 78( — "גְּ
ל / מִן  "זה אומר כולה שלי וזה אומר כולה שלי" )משנה, בבא מציעא א, א(; "אֶת מֵימָיו הוּא מְקַבֵּ
נוּ" )ב, 53( — הביטוי וכפל המשמעות )"שלנו" ו"לנו" מלשון לינה( לפי תלמוד בבלי,  לָּ יִם שֶׁ הַמַּ
פַחֵי מַיִם" )ב, 57( — בפחים של ממש וב"פחי נפש" המשנאי )למשל  פסחים מב ע"א; "עוֹמֵד / בְּ
ל חֲמָתָם" )ב, 12( — תפילת  משנה, ראש השנה ב, ו( ועוד. פיוט ותפילה — למשל "וְלאֹ יָעִירוּ כָּ
ךְ וְהַגּוּף" )ב, 15(, כפי שצוין לעיל; "אִלּוּ  לָּ מָה שֶׁ שָׁ ערבית של חול )על דרך תהילים עח 38(; "הַנְּ
יוֹ" )ב, 78( — שימל ייחס את האזכור לפיוט "אקדמות מילין" )"דיו אילו ימי וכל מי  הָרוֹת דְּ ל הַנְּ כָּ
כנישותא"(, אבל קודם נכתב בעברית: "אם יהיו כל הימים דיו ואגמים קולמוסים" )תלמוד בבלי, 
שבת יא ע"א(. ספרות חדשה — ראו לאורך המאמר, וכאן אציין רק דוגמה אחת לריבוי אלוזיות, 
נַיִם מִקְרָא וְאֶחָד  תַב / שְׁ עֵת הַהִיא ]עמוס ה 13[ אַף הוּא לאֹ כָּ יל בָּ כִּ שְׂ מהשיר "סוֹף קַיִץ" )ב, 79(: "הַמַּ
ר' ]ביאליק, וכן ציטוט עצמי:  'מֵתֵי מִדְבָּ רְגּוּם ]תלמוד בבלי, ברכות ח ע"א[ לְעַרְבִית. / עַרְבִי יָחִיד בְּ תַּ
ב". מעניין לראות את דרכו של שימל להתמודד עם העמימות הסמנטית בציטוט זה  רֶךְ אַגָּ א, 281[ דֶּ
 “Only one Arab in ‘Desert Dead’ incidentally” על התופעה בהרחבה ראו להלן(: הוא תרגם(
 “‘Desert Dead’, the title of Bialik’s :והעיר ,)“by the way” ולא משהו כמו “incidentally”(

famous long poem from the turn of the century, Meitei Midbar”



279

עומר ולדמן





 האם להסתמך על תרגום קיים או לתרגם מחדש? האם להבליט את נוכחות האלוזיה יותר 
משבלטה במקור, ואם כן, כיצד — בגוף הטקסט או בהערה חיצונית?

בקטגוריה זו מעניין לבחון בעיקר את דרכו של שימל, היות שפורמנטלי התעלמה מרוב 
המישור האלוסיבי. לעיתים קרובות, הן בשירת ישורון הן בתרגומים למשוררים אחרים 
)למשל אורי צבי גרינברג ויהודה עמיחי(, נמנע שימל משירים שבהם יש לאלוזיות משקל 
רב — ולעיתים, בלית ברירה, הוסיף פירוש חיצוני.61 את האלוזיה ל"חד גדיא" שבמשפט 
א חֲבֵרִים" )ב, 38(, למשל, תרגם ”As Father bought’ friends“ בלי למצוא  ין אַבָּ זַבִּ "דְּ
מקבילה סגנונית )מה השיר מאבד מוויתור על היתוך העברית והארמית שבמקור?(.62 
אֶת  רוֹאִים  וְהָעָם   ]...[  / הַתֹּף.  לִתְשׁוּבָה  מִדּוֹפְקֵי  "הַתֹּף  במקום אחר תרגם את הטורים 
“The drum of repentance- :לִים" )ב, 61( בשפה קבילה המטשטשת את האלוזיות הַכֵּ
”bangers the drum. / […] And the nation sees the instruments. בפירוש ציין שימל 
וליום כיפור, "הפותח שער לדופקי  בהרחבה את האלוזיה לתפילת מוסף לראש השנה 
בתשובה", ואת משמעות הפועל "לדפוק" בעגה עברית מודרנית. עם זאת, הוא התעלם 
על  הצביע  לא  וככלל   ,)14 כ  )שמות  הַקּוֹלתֹ"  אֶת  רֹאִים  הָעָם  "וְכָל  לפסוק  מהאלוזיה 

אלוזיות מקראיות, אף שהן אינן גלויות בתרגום. 
עניין נוסף ביחסו של שימל לאלוזיות מקראיות הוא בחירתו לתרגמן בעצמו )ולא 
כשמדובר  גם   — הטקסט  משאר  הבלטתן  בלי  לעיתים  המקרא(,  בתרגומי  להשתמש 

נוּ" )ב, 17(: נוּ רָחֵל אִמֵּ יר עַל אִמֵּ ִ בציטוטים ישירים. נראה זאת, למשל, בתרגום ל"הַשּׁ

וַיֵּלְכוּ שְׁנֵי הַמִּלּוּאִימְנִיקִים. תִּרְאוּ, אַל תִּירוּ.

וַיִּשָּׂא יַעֲקֹב רַגְלָיו וַיֵּלֶךְ אַרְצָה בְּנֵי קֶדֶם. ]בראשית כט 1[

וַיּאֹמֶר לָהֶם יַעֲקֹב: בֶּן־גּוּרְיוֹן וּנְחֶמְיָה אַרְגּוֹב, אַחַי מֵאַיִן אַתֶּם? ]בראשית כט 4[

לְבֶּן־גּוּרְיוֹן וּנְחֶמְיָה אַרְגּוֹב אֵין תְּגוּבָה וְאֵין תְּשׁוּבָה וַיֵּלְכוּ שְׁנֵיהֶם.

 ]...[

בִּפְנִים יוֹשֵׁב יַעֲקֹב.

עֵשָׂו עוֹמֵד בַּחוּץ.

בְּעַד הַחַלּוֹן נִשְׁקְפָה וַתְּיַבֵּב

 Yehuda Amichai: Selected Poems, Harold .דוגמה לסלקציה כזאת נראית בתרגומו לעמיחי 	61
"שירי  במחזור   .Schimmel and Assia Wevill (trans.), Harmondsworth: Penguin, 1971
א לִי / מָעֹז צוּר יְשׁוּעָתִי. לְךָ נָאֶה",  אכזיב" הוא לא תרגם את השיר החמישי, הכולל טורים כמו "בָּ
ולא ציין זאת )שיר 6 מוספר 5(, וגם ויתר על שיר שבו אלוזיה לחלום יעקב: "נְעָרוֹת עוֹלוֹת וְיוֹרְדוֹת 
ם" )שירי יהודה עמיחי, כרך ב: עכשיו ברעש, ולא על מנת לזכור, ירושלים ותל אביב: שוקן,  לָּ סֻּ בַּ
2002, עמ' 226 ו־232 בהתאמה(. במקומות אחרים, כבתרגומו לישורון, תרגם מילולית צירופים 
 “In the הָב" )עמ' 293( תורגם עַת הַזָּ פִי טַבַּ דו־משמעיים, לעיתים עם פירוש חיצוני: הצירוף "בְּ

.“asshole, in Hebrew” :ונוספה הערה mouth of the gold ring”
בעיות בתרגום שיר זה ניכרות גם בתחביר, וראו להלן )בסעיף זיקה תחבירית( את הפרשנויות  	62

העולות מתרגומיו.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

280

במקום  "עשו"  אחד:  בהבדל  דבורה,  שירת   ,28 ה  ]שופטים  הָאֶשְׁנָב.  בְּעַד  עֵשָׂו  אֵם 
"סיסרא"[63

שימל תרגם את הבתים האלה כך:

And the two reservist guys went. Look, don’t shoot.
And Jacob lifted his legs and went to the land of B’nei Kedem.
And Jacob said unto them: Ben Gurion and Nechemiah Argov, my brothers from Whence?
From Ben Gurion and Nechemiah Argov no reaction no response and the two went off.
[...]
Inside sits Jacob.
Esau stands outside.
From the window looks and wails.
Esau’s Mother from the lattice.

המתרגם נקלע לדילמה: האם להדגיש שאלה ציטוטי פסוקים המוכלאים בטקסט המודרני 
 “reservist לּוּאִימְנִיקִים", אם ן־גּוּרְיוֹן וּנְחֶמְיָה אַרְגּוֹב" או "הַמִּ ויוצרים דיסוננס )לעומת "בֶּ
”guys יכול לבטא את מלוא המשמעות של "מילואימניקים" ואת הניגוד המשלבי של 
המילה לסגנון הפסידו־מקראי(, או דווקא להאחיד את משלבם עם שאר הטקסט, שעבר 
קְטֹל"? שימל היה יכול להשתמש בתרגום  הגבהה חלקית של המשלב, בעיקר בצורות "וַיִּ
 “Then Jacob went on his journey, and( ה"נקי" מבחינה משלבית של המלך ג'יימס
”came into the land of the people of the east(. אולם הוא יצר מעין הזרה בהשארת 
בהערות:  הוסיף  הפרשני  המהלך  את  להשלים  כדי  ואולי  קדם",64  "בני  העברי  הצירוף 
"יעקב המקראי מבלבל בין אנשי המילואים בשנות השבעים לבין ראש הממשלה המנוח 
ומזכירו בשנות החמישים". זאת אף ש"בני קדם" כאן יכול להתפרש בתרתי משמע לבן־

עם".  גוריון ולמזכירו, בבחינת "האנשים מפַּ

בהערות לכל שיריו הסבירו הרשב וישורון שזו "האם הערבית", כפי שטען ישורון: "שירת דבורה  	63
דבורה  281(. על התכתבותו הנרחבת עם שירת  )א,  ימינו תשקף את אם־סיסרא הערבית"  של 

מכיווּן זה כתבתי במקום אחר: "לשון וסגנון" )הערה 30 לעיל, פרק ג, בייחוד עמ' 59–60(.
 “le nom de Lucky c’est — )41 ,ה'" )ב בָּ י' הוּא 'דֻּ ל 'לַאכִּ ם שֶׁ גם פורמנטלי עשתה זאת. למשל: "שֵׁ 	64
הלשונות,  בין שתי  למתח  תחליף  בכך  ליצור  ניסו  ייתכן שהם  )דובונת(.   Duba, ‘Oursonne’”
בין שלוש שפות  דלעיל(. מאחר שמֶתח  )או לארמית  ליידיש  בין עברית  בעיקר  נמצא  שבמקור 
עלול להיות עמוס מדי לקורא — נעשתה הזרה למילים עבריות )ולעיתים משפות אחרות, כמו 
יתִים"  אז", ב, 35( בעיקר בהקשרים דתיים. יש ששניהם נחלקים: למשל, בתרגום המילה "טַלֵּ "נַזַּ
 )talleisim( המורכבת מ"טלית" ומריבויה ביידיש, בחר שימל להעתיק את הצורה לאנגלית ,)ב, 54(
בתרגומה  מתרחש:  הזה  המהלך  תמיד  לא   .)leurs talith( היידי  הרכיב  על  ויתרה  ופורמנטלי 
במקור;  המילה  אינה  שזו  אף   “au shtetl” מתורגם  העיירה"  "מן  למשל,   ,)127 )ב,  ל"הלשון" 
 “bénédiction” במשפט "יש איזה קידוש, אשר עַם ראוי לו שיעשה לשפה" — "קידוש" מיתרגם
ולא ”kiddouch“, אולי כי לא מדובר מפורשות בטקס, והביטוי "מן ה'הולך מדינה'" )אַ מדינה ייִד( 

מיתרגם ”ce qui va de ville en ville“ )ההולך מעיר לעיר(, בלי הדגשת הזרות הלשונית.



281

עומר ולדמן





  “my brothers from Whence?” :לעומת זאת, האלוזיה הבאה הובלטה בארכאיות
הצמדתו  את  להדגיש  כדי  אולי   ,)“My brethren, whence be ye?” ג'יימס:  )המלך 
הפסיפסית לבן־גוריון ולארגוב. גם השיבוץ בבית הבא הובלט בתחביר "עקום" יותר )או 
 “From the window looks and wails / Esau’s mother :מילולי יותר( משאר הבית
רְאוּ, אַל  שיר, כמו משחקי מילים )"תִּ ”from the lattice. לעומת זאת, עניינים אחרים בַּ
שׁוּבָה"(; אסינדטיות  גוּבָה וְאֵין תְּ ירוּ", בזיקה ל"אל תירא עבדי יעקב"(; חריזה )"אֵין תְּ תִּ
פָה"  נוּ אוֹתָהּ אֶרֶץ"( ושינויי משלב אחרים )"אֲדָמָה מְסֻגָּ ן לָבַשְׁ רִים / ]ש[לָבְשׁוּ צֹאן כֵּ מוֹ כָּ )"כְּ

פֶת"( אינם ניכרים בתרגום או בפירוש. ואחרי שני בתים "אֲדָמָה מְסֻגֶּ
מהלך שיבוצי מסובך שבו כוחו של שימל לא עמד לו נמצא, למשל, בשיר "אַחְרִימָן" 

)ב, 95(:

יִן וְדִגְלוֹ עָלַי אַהֲבָה[ וְאָמַר: ית הַיָּ הוּא בָּא אֶל הַיַּיִן ]אולי לפי שיר השירים ב 4: הֱבִיאַנִי אֶל בֵּ

א לֵאמֹר אֲנִי אֶמְלֹךְ[ ׂ ית מִתְנַשֵּ ה בֶן חַגִּ אַתָּה מִתְנַשֵּׂא לִמְלֹךְ? ]לפי מלכים א א 5: וַאֲדנִֹיָּ
אוֹי שׁוֹשַׁנָּה שׁוֹשַׁנָּה שׁוֹשַׁנָּה. ]על דרך הפזמון של חיים חפר, "שושנה"[65

לְחָן. צֵא מִן הַשֻּׁ

נראה שישורון השתמש בדחיסות אלוסיבית כדי להמחיש את המתח שעורר "אַחְרִימָן", 
הוא נתן אלתרמן. כנגד הפאתוס הרומנטי של שיר השירים ושל זֶמר הפלמ"ח ניצב הדימוי 
הפתטי )במשמעות הנפוצה כיום( של אדוניה בן חגית, הבן השולי של דוד המלך, ששאף 
לרשת את השלטון, הושפל, ניסה לשאת את משרתת אביו והוצא להורג בצו אחיו שלמה. 
במציאות של חבורת "מחברות לספרות" שמתוארת בשיר, אשר בה אלתרמן הוא "מֶלך 
בישראל" )כהגדרת יעקב אורלנד, חבר בחבורה(,66 הושווה ישורון — שהיה אז בשוליים — 
בידי ה"מלך" לאדוניה הנידח והמגוחך. מובן שאת המתחים האלה קשה להעביר בתרגום, 
 “You lord it to rule? / Oh rose rose rose. / :אך שימל לא נתן להם שמץ הדהוד ותרגם
”Leave the table, בלי לפרש דבר. שיקוף הדברים האלה אינו רכילות במקרה של ישורון, 
משום שהצורך להכיר חלקים נרחבים בפרשת חייו שמחוץ לספרות — ילדותו, משפחתו, 

נופים שהקיפו אותו — הוא חלק בלתי נפרד מהפואטיקה שלו. 
שיבוצים אחרים, אם הובאו כצורתם ואם בדרך אחרת, לא זכו בדרך כלל להבלטה 
סגנונית או לביאור אצל שימל ואצל פורמנטלי.67 יוצאי דופן בולטים הם כאמור שיבוצים 
מלשון התפילה )בעיקר אצל שימל(, בצד מקומות או אנשים כמו דיזנגוף סנטר, בתיה 
לישנסקי ואחרים. נטיית שימל לתרגום מילולי גם בקטגוריה הזאת, הקשה לתרגום הולם, 

"מחברות  )ממשוררי  טסלר  אליהו  אשת  טסלר,  לשושנה  כאן  שהכוונה  טענו  שיריו  כל  עורכי  	65
לספרות"(, ולרומן שהיה לה ולאלתרמן. קריאה כזאת יכולה להראות ביקורת מרומזת מצד ישורון 
על שיכרון הכוח של אלתרמן. וראו תיאור מפורש יותר לסיטואציה זו בקטע הפרוזה "חוזר על 

הפתחים" )ג, 204(.
יעקב אורלנד, כז שירים: נתן היה אומר, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1985, עמ' 47. 	66

 “For us it comes out as a father has mercy — )16 ,נִים" )ב רַחֵם אָב עַל בָּ למשל "לָנוּ זֶה יוֹצֵא כְּ 	67
”on children )בתרגום שימל(.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

282

מעוררת שוב תהייה אם בחירתו נובעת מחוסר ידיעה או מהכרעה ערכית־אסתטית — 
שדרך  ה"תרגומיוּת"  ותחושת  ישורון  להלית  שאמר  הדברים  זו,  בנטייה  דבקותו  לאור 
זו יוצרת. ההתלבטות מתחזקת במקרים שקשה להחליט אם מקורם בחוסר ברירה או 
נָה", במדבר  ר מַתָּ דְבָּ נָה" )ב, 98; לפי "וּמִמִּ ר מַתָּ מִדְבָּ נָה, בְּ נָה לְמַתָּ תָּ בחוסר הבנה. למשל "מִמַּ
רוּךְ זֶה  אן? / בָּ דָתִי עוֹד כָּ רוּךְ אַגָּ כא From gift to gift, in the desert a gift” :)18“; "בָּ
 “Is Baruch my legend still here? / Baruch’s :)111 ,דָתִי זֶה הוּא" )ב ם אָבִי. / אַגָּ שֵׁ

 68.my father’s name. / My legend is him”

ב. בעיות בתחביר ובסמנטיקה
ראינו כמה קשיי תרגום שמקורם באפשרות לפרש את הטקסט בכמה דרכים. בעיה זו היא 
אולי הנפוצה ביותר בתרגום שירת ישורון, ואפשר להסבירה בשלושה מאפיינים בלשונו 
שלא כאן המקום לעמוד על גלגוליהם: יידוע )בעיקר סיתום( בשונה מנורמות העברית 
סתָמי שחדרו  וצורות  ־"(  "שֶׁ )בעיקר  הזיקה  מילית  בתפקידה של  אי־בהירות  החדשה, 
בהדרגה לעברית בעקבות שפות המגע העיקריות שהשפיעו עליה במאה העשרים, בייחוד 
יידיש ואנגלית. לצד זאת יש מקרי כפל משמעות ועמימות סמנטית שאי אפשר להסבירם 

מסיבות אלה, ואותם אדגים תחילה. 
המעניין במקרים האלה הוא שהם מראים ביתר חדות את המחלוקת הפרשנית בין 
הּ.  מָּ יּוּת קְדוּמָה וְאֶרֶץ קַרְדֻּ שימל לפורמנטלי. למשל, כבר בשיר הראשון בקובץ נכתב: "אֱנוֹשִׁ
אֲדָמָה / צְרִיכִים  נּוּי בָּ ה ]"שוכני המקומות" שהוזכרו בבית הקודם?[ אֵיזֶה שִׁ / וּבִרְצוֹת אֵלֶּ
מָה" )ב, 11(. לדעתי אפשר לפרש את הטור הראשון במשמעות  אֶמְצָעוּת הַרְדָּ לַעֲשׂוֹת זֹאת בְּ
"ארץ היא קרדום של אנושיות קדומה", אבל המתרגמים פירשו זאת בשתי דרכים שונות, 
 “Ancient humanity and land :הּ". שימל תרגם מָּ ואולי התעלמו מהמפיק בצורה "קַרְדֻּ
עצמה",  הקרדום של  "ארץ שהיא  אולי  או  תואר,  היא  "קרדומה"  כאילו   ,of the axe”
 “Archaïque humanité, pays entaillé par la :אם התחשב במפיק. פורמנטלי תרגמה

”pioche )"ארץ שנחתכת ]או נחרצת[ בקרדום"(.
 “while” כֶת לאֹ / מֵהַיּוֹם לְמָחָר" )ב, 103(. שימל תרגם לֶּ ַ דוגמות אחרות: "עוֹד הַשּׁ
אינה"(;  עדיין  )"השלכת   “n’est pas encore” ופורמנטלי  אינה"(  השלכת  )"בעוד 
שימל   .)139 )ב,  לֶאֱכֹל"  לָהֶם   / י  נָתַתִּ  / מוּסַא  עַיּוּן  יל  לְהַבְדִּ קַארָה,  מֵעַיּוּן  ים  מַלִּ "לַגְּ
ופורמנטלי:  )"כדי להבדיל את עיון מוסא"(,   “to differentiate Ayun Mussa” תרגם: 
זה  )"להפך מאלה של עיון מוסא"(. בשיר   “contrairement à ceux d’Ayun Mussa”
 ,“doublefears” חֲדַיִם": שימל תרגם ין הָרַגְלַיִם / וְהַפַּ הייתה מחלוקת גם על התחדיש "בֵּ

ופורמנטלי ”les cuisses tremblantes“ )"הירכיים הפוחדות או הרוטטות"(. 

 / פֶן  "וַיִּ המשפט  את   ,)219 )א,  "אֵינְבּוּל"  בשיר  למשל  כן,  לפני  גם  זו  בדילמה  התקשה  שימל  	68
כֹה", מלכים  כֹה וְזֶה אֹמֵר בְּ פֶן כֹּה וָכֹה", שמות ב 12, ו"וַיֹּאמֶר זֶה בְּ כֹה / אֵלַי" )שילוב של "וַיִּ   בָּ  כֹּה
א כב 20( תרגם ”Gyrated so it wept to me“ )התרגום מופיע בספר The Burning Bush, הערה 

29 לעיל, עמ' 20(.



283

עומר ולדמן





 מָה", היא ניסיונות של שני המתרגמים  יר עַל הָאַשְׁ ִ תופעה נוספת, שהראיתי כבר ב"הַשּׁ
זָקֵן  סַדְרָן  "רַק  נבחרות:  דוגמות  בפגיעה במשמעות.  לעיתים  "לתקן" תחביר לא קביל, 
 “with an old white from 63( — שימל:  )ב,  ימָה"  הַבִּ מִן  זָקֵן  לָבָן  עִם  הַקּוֹלְנוֹעַ /  מִן 
)"עם   “avec une vieille barbe blanche de la Habima” ופורמנטלי:   ,‘Habima’”
זקָן לבן וזקֵן"(; "אך לתאר את עצמו, חייבים להעיד על עצמו" )ב, 128( — כאן הצרימה 
נובעת משימוש בשתי דרכים מקובלות של העברית להביע צורת סתמי )וראו עוד על 
סוגיה זו בהמשך( — בינוני רבים ובינוני יחיד בלי כינוי גוף. פורמנטלי האחידה את שתי 
הדרכים לאחת:”on est obligé de témoigner de soi“ )תרגמה "חייבים" לצורת הסתָמי 
יזֶנְגוֹף רֹאשׁ עִיר  ר זֹאת עִם מ. דִּ ביחיד ]on[, ובכך ביטלה את הצרימה(; בטורים "וַאֲנִי קוֹשֵׁ
/ רוֹכֵב סוּס" )ב, 76( — שניהם שמו פסיק בין "מ. דיזנגוף" ל"ראש עיר" ותרגמו "רוכב" 
.)“qui parcourait” :כפועַל ולא כשם, בתוספת מילת זיקה )פורמנטלי אף העבירה לעבָר
אותם מאמצי "תיקון" ניכרים גם בניסיונות המתרגמים להתמודד עם חריגותיו של 
ישורון מהיידוע הקביל בעברית — תופעה שהייתה קיימת בשירתו מראשיתה ושנעשתה 
מגוונת יותר מהשבר הסורי אפריקני והלאה.69 לעיתים נראה שלא הייתה דרך להעברתה, 
 ,“also the burned questions” תורגם   )54 )ב,  רוּפוֹת"  ְ הַשּׂ אֵלוֹת  שְׁ "וְגַם  הטור  למשל 
”aussi les question brûlantes“. לעיתים בחרו המתרגמים ליידע את כל הצירוף, אף 
שאולי יכלו למצוא דרך להבעת החריגה מהשפה הקבילה. למשל, "בכל כלבים שבעולם 
לא היה ביניהם אחד" )ב, 115(, תורגם ”Dans tous les chiens du monde“; ובתרגום 
הַזֹּאת   / צְמִיחָה  "לְפִי  הטורים   ,)256–254 )א,  הוּדִים" מזה שם הספר  "הַיְּ לשיר  שימל 
 “According to this / Formulation we fix” ע", שיש בהם רצף משקלי, תורגמו נִקְבַּ
)גם כאן הפועל "נקבע", שיכול להתפרש הן כסתמי הן כמדברים, הוסב כאן למדברים 
א / יִהְיֶה לְךָ זוּג נַעֲלַיִם" )ב,  בוּע בָּ בלבד(. אך לפעמים בכל זאת ניתן לכך ביטוי, למשל "שָׁ

.“coming week” 36( תורגם
השימוש החריג ביידוע מביא אף הוא לעמימות סמנטית שדורשת הכרעה פרשנית. 
ירָה  רֶךְ מַבְכִּ יַאלִיק. / לְהַרְאוֹת דֶּ יאֵל. לָאָדוֹן בְּ ם לְמַגְדִּ ָ הדבר נראה, למשל, בבית הבא: "מִשּׁ
וֹר" )ב, 35(. מהי "דרך מבכירה"? צירוף  הּ אֶל הַשּׁ הֲרָה לְבַדָּ חֶבֶל, / דָּ י בַּ לּוֹ. / אַךְ רַק אָחַזְתִּ שֶׁ
סמיכות )דרך של מבכירה( או שם ותוארו )דרך שהיא מבכירה(? שימל בחר באפשרות 
השנייה ותרגם: ”To show his primiparous way“. אבל אם הדרך היא מבכירה, איך 
 “Pour montrer :אפשר להסביר את המשך הבית? פורמנטלי בחרה באפשרות הראשונה
”le chemin à sa génisse primipare, כלומר "להראות את הדרך לעֶגלה המבכירה שלו". 

בהכללה היידוע בשירת ישורון מערער את השפה הקבילה, הן מכיווּן שנחשב אליטיסטי )למשל  	69
ביידוע כדרך לשון חכמים, שאף היא נחשבה בספרות העברית החדשה דרך לייצוג דיבור עממי 
ואליטיסטי גם יחד( הן מרצון לשקף דיבור עברי של מהגרים — למשל דוברי רוסית ופולנית, שפות 
שבהן גדל ושאין בהן מיידעים. בכתיבה על ישורון עד כה מיעטו לעסוק בתופעה זו: מי שפירט 
יותר מכולם היה יוחאי אופנהיימר )תנו לי לדבר כמו שאני: שירת אבות ישורון, תל אביב: הקיבוץ 
המאוחד, 1997, עמ' 138(. אולם גם הוא הסתפק רק בהיבט הדיבורי של התופעה — שאינו רלוונטי 
לכולה — ולא פירט את שורשיה הדקדוקיים )ברוסית ובפולנית( והמבניים )ביידיש(, ואף לא את 
ירושלים וחיפה: האקדמיה  תחביר לשון המשנה,  השפעת לשון חכמים. ראו על כך, משה אזר, 

ללשון העברית ואוניברסיטת חיפה, 1995, עמ' 235–251.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

284

היא פירשה את הדברים — או לפחות העבירה אותם — בתיאור ממשי )גם אם המילה 
"עֶגלה" אינה בטקסט המקורי(, בעוד שימל קראם באופן סמלי. 

להבנת  שנוגע  במה  גם  אפריקני  הסורי  מהשבר  רבים  בשירים  קיימת  זו  עמימות 
־". דוגמה לבעיות שיצרה עמימות זו אצל  קשרי הַזיקה, ובייחוד בתפקידו של הזוקק "שֶׁ
כוּנַת נוֹרְדְיָה" )ב, 37–38(, שכבר ציטטתי ממנו בסעיף  יר עֶרֶשׂ לִשְׁ המתרגמים קיימת ב"שִׁ

זה:

הָלַכְתִּי בָּךְ הַכֹּל. 

רֵאשִׁית כֹּל נֶחֱרַב בַּיִת רִאשׁוֹן. 

שֵׁנִית כֹּל נֶחֱרַב בַּיִת שֵׁנִי: 

בָּא בּוּלְדוֹזֶר בָּעַט בַּבַּיִת. 

דְּזַבִּין אַבָּא חֲבֵרִים. 

יוֹם אֶחָד אֲנִי שָׂם יָדִי עַל כְּתֵפוֹ, 

וְהוּא יָדוֹ עַל יְרֵכַיִךְ. 

כָּךְ יוֹצְאִים כָּל חֲבֵרַיִךְ. 

וּבָעִיר אֵין לִי לְוָיוֹת אֶלָּא שֶׁל 

אַחַד הָעָם, בְּיַאלִיק, נוֹרְדוֹי, שֶׁמָּשַׁךְ 

אֶת שְׁמוֹ עַל הַשְּׁכוּנָה עַל שְׁמוֹ 

שֶׁמָּעַכְתְּ אֶת נוֹרְדְיָה כִּמְרחַֹ אָשֶׁךְ.

 — פסח(70  של  ההגדה  בסיס  )על  קפואה  מהן  הראשונה   — שהדגשתי  הפסוקיות  שתי 
בפירושן. שימל, כאמור,  להכריע  ומאלצות את המתרגמים  יוצרות קושי בהבנת השיר 
תרגם את "דזבין אבא חברים" ל־”As Father bought’ friends‘“ )הגרשִים מדגישים את 
הציטוט(, ופורמנטלי תרגמה: ”’Des amis ‘que père avait achetés“, והוסיפה ביאור 
לאזכור. מההקשר לא ברור באילו "חברים" מדובר ומיהו "אבא", והמשך הבית אינו פותר 
את הבעיה. מהתרגום של פורמנטלי אפשר לקרוא זאת כאילו בתי נורדיה שנהרסו בבית 
הקודם הם החברים שאבא קנה, ואצל שימל אפשר לקרוא כי הבתים נהרסו "כמו שאבא 
־( במקור, כלומר אם  ־" )שֶׁ קנה חברים". אפשר לתהות אם אכן יש משמעות לצורן "דְּ
הכוונה הייתה לומר "אבא קנה חברים"71 או "שאבא קנה חברים". אם האפשרות השנייה 

כלומר ייתכן שישורון כלל לא התכוון לפתוח כאן פסוקית מקשרת, אלא לצטט ותו לא — בהתעלם  	70
־"(. במקור המילית נקשרת  ־" )המקבילה כאן ל"שֶׁ מכך שהתיבה "דזבין" כוללת את מילית הזיקה "דְּ
אל הגדי )"חד גדיא דזבין אבא"(, אך בציטוט היא "תלויה", ללא רכיב תחבירי שתיקשר אליו. כפי 
שנראה כאן, שימל ופורמנטלי בחרו שלא להתייחס למשפט זה כלציטוט קפוא )שאולי היה יכול 

לבוא בתעתיק בלבד(, אלא לתרגמו ולהידרש למשמעותה של מילית הזיקה בהקשרו.
ין ולא זְבִין, כלומר מכר ולא קנה )ואולי ישורון, שהכיר  כך מקובל לתרגם לעברית, למרות הצורה זַבִּ 	71

את ארמית המקורות, התכוון דווקא ל"מכר" בהקשר של הרס השכונה הנידון בשיר?(.



285

עומר ולדמן





 היא הנכונה, גם אותה אפשר לפרש בשתי דרכים: "]הבתים[ שאבא קנה כחברים", כמו 
פורמנטלי, או במנותק, במשמעות "שהרי אבא קנה חברים".

ךְ", שני המתרגמים הסכימו  מְרֹחַ אָשֶׁ דְיָה כִּ עַכְתְּ אֶת נוֹרְְ מָּ בנוגע לפסוקית השנייה, "שֶׁ
 )écrase  ,bruise( פוגעים  או  שמועכים  כמו  נורדיה  את  "שמעכת  היא  שמשמעותה 
באשך". כלומר הם הבחינו )או ששיחק להם הגיונם, כי במקומות אחרים לא הבחינו(72 
ךְ" )ויקרא כא 20(. הניקוד  ךְ" לעומת הניקוד שבמקור, "מְרוֹחַ אָשֶׁ בשינוי הניקוד "מְרֹחַ אָשֶׁ
"מְרוֹחַ" מצביע על אדם, ו"מְרֹחַ" — על פעולת המריחה. אבל עוד נותר להכריע במשמעות 
כוּנָה  ְ מוֹ עַל הַשּׁ ךְ / אֶת שְׁ שַׁ מָּ השי"ן הפותחת את המשפט: ההקשר המלא הוא "נוֹרְדוֹי, שֶׁ
ךְ". אילו נמנע ישורון מהמילים "אֶת נוֹרְדְיָה"  מְרֹחַ אָשֶׁ כִּ עַכְתְּ אֶת נוֹרְדְיָה  מָּ שֶׁ מוֹ /  עַל שְׁ
לא הייתה בעיה לראות בכך רצף של שרשורי זיקה )שמשך את שמו על השכונה שמעכת 
מוֹ" השני יכלה השי"ן לפתוח פסוקית  כמרוח אשך(. ואילו היו נקודה או פסיק אחרי "שְׁ
סיבה או תכלית, "כי מרחת את נורדיה כמרוח אשך", או "שהרי מרחת את נורדיה כמרוח 
 “for you crushed( אשך", כבלשון חכמים.73 בעמימות זו הכריע שימל לטובת התכלית

.)“Car tu as broyé”( ובעקבותיו פורמנטלי )Nordia”
בעייתיות פרשנית בניתוח הַזיקה מופיעה גם בשירים אחרים בקובץ, למשל "הָאֹסֶף" 

)ב, 49(:

בִּמְגֵרָה אֹסֶף שֶׁל בְּלַאי. 

חֲתִיכוֹת שֶׁל כְּרוֹם. מַפְתֵּחַ בְּלִי רַגְלַיִם.

מַסְמֵר מַרְבֵּה שִׁנַּיִם. שֶׁאֲנִי רָץ מִן הַחוּץ, ]פסוקית סיבה?[

כִּמְעָרָה חַיָּה מִסְתּוֹרִית, שֶׁאֲנִי חוֹצֶה כְּחֵץ בַּמֵּצַח. ]פסוקית לוואי?[

שֶׁאֲנִי כֻּלִּי בַּחוּץ מַבִּיט, בַּכֹּל מַרְבֵּה עֵינַיִם. ]פסוקית סיבה? פסוקית מצב?[

גם  לעיתים  אחת.  משמעות  השי"ן  מופעי  לכל  לייחס  האפשרות  את  מערער  הפיסוק 
הפעלים מערערים — איך אפשר לרוץ "את" החפצים? מה פשר השי"ן במשפט "שאני 

הּ" שהוזכר לעיל, ראו למשל את תרגומו של שימל לטורים "חָבֵר אֱמוּנָה וְתִקְוָה.  מָּ מלבד "אֶרֶץ קַרְדֻּ 	72
ירָה אֱמוּנָה וְתִקְוָה" )ב, Friend of trust and of hope” — )48“ וכיוצא  עוֹן / אֱמוּנָה וְתִקְוָה. שִׁ שָׁ
בזה, כלומר "חבר של אמונה" ולא "חבר שהוא אמונה", כאילו היה הניקוד כבצורת הנסמך, "חֲבֵר" 
היא  כלומר   ,“les plantes salées”  —  )129 )ב,  'מלוח'"  צמח  "עם  פורמנטלי:  אצל  עוֹן".  ו"שְׁ
"מַלּוּחַ" )orache, atriplex(. יש מקרים שבהם קיים לניקוד תפקיד  "מָלוּחַ" )salty( ולא  קראה 
יק" )תהילים צז  דִּ רפרנציאלי, למשל "עכשיו הוא זָרֻעַ לאדמות" )ב, 137( — הניקוד כמו "אוֹר זָרֻעַ לַצַּ
11; ישורון טרם החליף אז כל שורוק בקיבוץ, כבשירתו המאוחרת( — ואז מובן שאי אפשר לשקף 

את האלוזיה.
יוחאי אופנהיימר פירש זאת כייצוג של לשון   .128 ,126 69 לעיל, עמ'  ראו, למשל, אזר, הערה  	73
תוּלָה"  הְיֶה בְּ לּאֹ תִּ רֵשׁ. / שֶׁ תְגָּ תִּ ן. שֶׁ תְחַתֵּ תִּ עוּלָה. / שֶׁ הְיֶה בְּ הדיבור, על סמך מובאות כמו "מְהֵרָה תִּ
)ב, 39; אופנהיימר, הערה 69 לעיל, עמ' 148(. אבל אני סבור שבמובאה האחרונה השי"ן משמשת 
לאיווי ולא לתכלית, לעומת המקרים שלעיל, המזכירים — בדומה לרכיבים כמו השימוש החריג 

ביידוע — את לשון חכמים.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

286

רץ מן החוץ"? ובכל זאת תרגם שימל את כל השי"נים ”which“ ופורמנטלי תרגמה רק 
”que“. כך בחרה גם בתרגומה ל"התאריך" )"בחביונו של שיר טבוע תאריך. שמיום זה 
ר לאֹ יָבִין  דְבָּ א אֶל הַמִּ מתחיל להתהוות משהו", ב, 129(. בדומה לכך, את הטורים "וְהַבָּ
 “Won’t understand because he’s :סוּל הוּא" )ב, 84(, שימל תרגם י פָּ זֹאת. / לאֹ יָבִין כִּ
־". ויש לדילמה  ”canceled. אולם סביר להניח ש"כי" כאן אינה בהוראת "בגלל", אלא "שֶׁ

זו עוד דוגמות רבות.
עוד סוגיה הנדרשת להכרעה תחבירית היא צורות הסתמי. כאמור, בעברית החדשה 
מקובל לתרגם לשון סתמי )מעין "מען" ביידיש, ”it“ או ”they“ באנגלית, ”on“ בצרפתית 
— אם למנות את השפות הרלוונטיות לישורון ולתרגומיו( בצורות בינוני רבים ובינוני 
יחיד בלי כינוי גוף: "נראה ש...", "אומרים ש..." וכולי. מאחר שלעיתים אין הלימה בדרכי 
השפות לנקוט צורות סתמי, המתרגמים נדרשים להכריע אם לתרגמן לגופים המשמשים 
לסתמי בשפות היעד או לפרשן בדרך אחרת. אצל פורמנטלי ראינו כי צורת סתמי באחד 
השירים תורגמה לניטרלי הרגיל ”on“.74 שימל, לעומתה, היה מגוון יותר: לעיתים תרגם 
עָשׂוּ לִי", ב, 11  מוֹ שֶׁ כצפוי )למשל, "צְרִיכִים לַעֲשׂוֹת זֹאת ]...[ מְעוֹרְרִים אֶת הָאֲדָמָה ]...[ כְּ
הָר  — בכולם ”they“ לפני הפועל(. לפעמים בחירתו אינה מובנת מאליה: "שׁוֹמְעִים אֶת הַנָּ
 “you spy — )30 ,ב( "ָעַל רֶגֶל אַחַת רוֹאִים לְבָנֶיה" ;“We hear his river” — )25 ,לּוֹ" )ב שֶׁ
”her linen, ובהמשך השיר )ב, 31( "רָאוּ לְבָנֶיהָ" — ”they spied her linen“; "שׁוֹמְעִים 
יִת" )ב, You hear music / it becomes a house” — )77“; "אִם אוֹמֵר  ה בַּ מוּזִיקָה / נַעֲשֶׂ

הוּ יוֹם לְלַיְלָה" )ב, If I tell you” — )93“ ועוד.  ֶ לְךָ מַשּׁ

ג. חיקוי התחביר מול יישורו
התקין  מהתחביר  חריגתו  דרכי  את  שכלל  ואף  ישורון  הרחיב  אפריקני  הסורי  מהשבר 
והקביל. לכן לא בכדי עיקר האתגרים של מתרגמי הספר נראו לעיל בתחום התחביר, 
וההחלטה הסגנונית הבולטת ביותר של שימל קשורה בתחום זה. לא כאן המקום להרחיב 
הקאלקי,  התחביר  הוא  לכאן  הרלוונטי  אך  בתחביר,  ישורון  של  השונים  הדפוסים  על 
הנשען על שאילת תבנית לשונית משפה אחרת. תחביר כזה אפשר למצוא בעידון כבר 
תָב" )א, 56; איך האָב זיך געזאַמט  הֵיתִי עִם הַכְּ תַּ י נִשְׁ בשיר משנת 1949, למשל בטור "כִּ
מיטן ענטפֿערן(, ובשירי שלושים עמ' של אבות ישורון.75 מהשבר הסורי אפריקני מוחצן 
בִים / אֲנִי" — ב, 72; אַ שווער  ה כּוֹתֵב מִכְתָּ החיקוי המבני באופן בולט יותר. למשל: "קָשֶׁ

ט יָד לאֹ צָמְחוּ לוֹ רַגְלַיִם"  גם בתרגומה לשיר השלישי משלושים עמ' של אבות ישורון: "רוֹאִים פּוֹשֵׁ 	74
 ,Formentelli .“On voit un tend-la-main: des jambes ne lui ont pas poussé” א, 183( תורגם(

Trente pages, הערה 3 לעיל, ללא מספרי עמוד.
אם כי מהעיון הארכיוני מתברר שלעיתים יצר ישורון רושם של קאלק גם כשלא היה לכך יסוד  	75
י מְפֹרָךְ" )א,  במקור המצוטט. למשל, הצירוף המשויך לאב בשלושים עמ' של אבות ישורון, "עָבַדְתִּ
193(, שנראה כקאלק )מעין "איך האָב געאַרבעט שווער"( — לא נכתב במכתב המקורי של האב 
זהו "קאלק רפאים"  עָמַל(. כלומר  "געהאָרעוועט" )עבד קשה,  יידי, אלא בפועל  במבנה תחבירי 
המחקה מבנה שלא היה במקור. וראו, יעקב הרשקוביץ )עורך(, ובו מכתב האם: זיכרון, מכתבים 

ושכחה אצל אבות ישורון, בני ברק: הקיבוץ המאוחד, 2023, עמ' 58.



287

עומר ולדמן





 עַם / מֵאָבִי" )ב,  ר אַף פַּ אֲשֶׁ י כַּ בריוון־שרײַבער בין איך(; "חֲלוֹם אֲפִלּוּ לאֹ לַחֲלםֹ", "נִפְרַדְתִּ
74; אפֿילו נישט צו חלומען, ווי קיין מאָל גאָרנישט, בהתאמה(.

מילולי שהוא מעין  כאמור, בתרגום  הזאת,  כלל עם התופעה  בדרך  שימל התמודד 
קאלק של קאלק — ייצוג ליניארי של הדברים בסדר שבו נמסרו.76 סדר המשפט המקורי 
)לרוב מיידיש( עבר אצלו צרימה כפולה — תחילה בהעתקתו לעברית, ואחר כך בהעתקת 
 “loves to see the hour how — )48 ,ה יֵשׁ" )ב מָּ עָה כַּ ההעתקה לאנגלית: "אוֹהֵב לִרְאוֹת שָׁ
מִילְיוֹן  יֵשׁ  ר  עָשָׂ ה  ָ "חֲמִשּׁ יוּדעה ה"שעה", שאינה מיודעת במקור(;  ”much )הגם שכאן 
 ;“Fifteen there are million Jews graphomaniacs” — )79 ,רַאפוֹמַאנִים" )ב יְהוּדִים גְּ
 “It’s more energy than last — )102 ,רָט אַחֲרוֹן הָרֶגַע" )ב ר פְּ ה מֵאֲשֶׁ "זֶה יוֹתֵר אֶנֶרְגִיָּ
”detail just now )האם "הרגע" הוא תיאור זמן או חלק מצירוף סמיכות, "אחרון הרגע"?(. 
 “Pareille énergie, ça n’existe pas sauf :את המשפט האחרון כאן תרגמה פורמנטלי

”dans l’ultime instant )"אנרגייה כזאת, היא אינה קיימת חוץ מברגע האחרון"(.
עם  בהתמודדות  לשימל  פורמנטלי  הדוגמה האחרונה מראה שוב את ההבדל שבין 
אתגרי תחביר. לעיתים גם פורמנטלי נקטה את השיטה של שימל, אך לא אחת "תיקנה" 
את התחביר, כאמור לעיל, או שיקפה את מבנה המשפט המקורי )שאינו תקין( בצרפתית 
ת  ה / יוֹתֵר מִן הַמֵּ כָּ חֲלוּפָה": "פּוֹחֵד מִן הַמַּ תקינה. מעניין במיוחד תרגומה לבית מהשיר "תַּ
וֶת אֲנִי" )ב, 71(. שלושת  יר. / יוֹתֵר מִן הַמָּ בָר. / אֶת אָבוֹת לאֹ הִכִּ כְּ ֶ / אֲנִי. יְחִיאֵל אַלְטֶר מִשּׁ
הטורים הראשונים תורגמו בתחביר שאומנם סוטה מהתֶקן, אך נחשב תקין ומשקף את 
ה / יותר מהמת  המבנה המקורי — ”Le coup / plus que la mort / je crains“ )מהמכָּ
/ אני מפחד(. לעומת זאת, המשפטים הבאים כבר תורגמו בדרך קאלקית, כמו שימל: 

.“Plus que la mort je” אף שהמשפט המקורי תקין(, וכן( “Avot il n’a pas connu”
נראה אפוא שמצד אחד, הצמידוּת בתרגום התחביר אצל שימל מדגישה את חריגותו 
הדומיננטית במקור, ואולי אף מפצה במידת מה על הקושי להעביר אלוזיות וחידושי לשון. 
מצד אחר, כאמור, התרגום הקאלקי מדגיש את המבנה התרגומי שיש בחלקים משירת 
ל"שפת  בתרגום  שההגעה  להניח  סביר  תרגום?  לתרגם  אפשר  ואיך  לכתחילה,  ישורון 
האמת" של ישורון תתאפשר ביתר קלות אם המתרגמים לא ינסו להיצמד למבנה הלשוני 
יותר  בהירה  תובנה  היעד, תתקבל  לו מקבילה בשפת  ינסחו  אולי אם  לעברית.  החריג 
באמצעות השוואת המשותף לשני הנסחים העמומים. אולי בשל כך התרחקו מתרגמי 
הכפולה  העמימות  את  שהבינו  משום  אם   — הקאלקי  מהתרגום  שימל  לאחר  ישורון 

שב"תרגום של תרגום" ואם מסיבות אחרות. 

לא מעט מן המשפטים בספרי שימל שנכתבו בתקופת התרגום מזכירים במבנה את המשפטים  	76
האלה של ישורון )והַשאילה בעיקר מאנגלית(. למשל בארעא )הערה 33 לעיל, עמ' 64( — "עַל / 
ל אַצַ"ג", ובלוֹאֶל )תל אביב:  לֵמִים / שֶׁ בָרִים שְׁ ת / עֵינַיִם( אָמַר לִי // דְּ גִישַׁ י / מְנַחֵם )פְּ תִּ גַשְׁ ג פָּ הַגַּ
מהלך  רוֹדְסְקִי".  מִיעַ־יוֹסֵף־בְּ מִיד־שָׁ וְהַתָּ לֵאוֹן־טְרוֹצְקִי  רַפְסְקִי  "מַקְסִין־גְּ  — עב(  עמ'   ,1986 חדרים, 
סגנוני דומה נמצא גם בשירים מוקדמים יותר של ישורון שתורגמו ל־The Burning Bush, למשל 
 “A man’ll say בָרִים אֶת // עַצְמוֹ לְהַפְחִיד" תורגם הוּדִים" )א, 255( — "יֹאמַר אָדָם / דְּ בשיר "הַיְּ

”Dor and Zach( / Things to // Himself scare, הערה 29 לעיל, עמ' 16(.



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

288

ד. תחדישים לקסיקליים בשם ובפועל
בהשבר הסורי אפריקני יש עשרות תחדישים בשם ובפועל. שני המתרגמים היו רגישים 
לתחדישים שנעשו על סמך זיקה מצלולית למילים שלידם, בניגוד לוויתורם על משחקי 
54( תורגם אצל שימל:  )ב,  וַאֲסֵפַת סוּפוֹת"  רַעַשׁ  וְרִשְׁ רוּשׁ  "וְרִשְׁ מצלול אחרים.77 הטור 
”blustle”( “rustle blustle and a mustering of storms“ לפי ”bustle“, המולה(, ואצל 
פורמנטלי: ”bruissement ruissellement amoncellement d’orages“. לעומת שימל, 
פורמנטלי השתמשה במילה קיימת שפירושה "מים הזורמים על פני הקרקע" )מי נֶגר(, 

אך שניהם קשרו את "רשרוש ורשרעש" ל"סופות". 
"כל  דרך  על  )אולי  רוּקִים"  שְׁ ווּקִים.  שְׁ חוּקִים.  שְׁ יֵשׁ  ה  מָּ "כַּ נכתב:  השיר  בהמשך 
 “How many are there bruised. Bartered. :נדרי": "שביתין ושביקין"(. שימל תרגם
 “Combien de gens froissés. Moqués. Troqués” ופורמנטלי:   ,Battlemented”
)"כמה אנשים פגועים. נלעגים. משוּוקים" — ויש כאן עניינים פרשניים: למשל הכרעתה 
את  תרגמו  שניהם  בוז(.  לשריקות  כנראה  הכוונה  רוּקִים"  שב"שְׁ או  באנשים,  שמדובר 
החריגה  מבחינת  לא  אך  המשמעות,  מבחינת  למדי  מדויק  באופן  ווּקִים"  "שְׁ התואר 
לכתוב  יכול  ישורון  גם  והרי   — בשפותיהם  היו  שכבר  במילים  השתמשו  כי  הלשונית, 

"משוּוקים", אבל המציא צורה אחרת.
אצל  אחרים  במקומות  גם  ניכרת  האחרונה  בדוגמה  שהודגמה  האקוויוולנטיות 
על  לתחדישים  חלופות  למצוא  ניסתה  כלל  בדרך  בתרגום:  מדרכה  כמצופה  פורמנטלי, 
בסיס פעלים קיימים.78 לעומת זאת, במקרים אחדים השתמשה בטכניקות גזירה דומות 
לאלו של ישורון, וניסתה ליצור לפיהן תחדישים. למשל: "חוֹזְרִים ]...[ עִם הָגוּתָן הַיְלָלִית 
תורגמה  "קוֹנְנוּתָן"   .)117 )ב,  צָרָנוּתָן"  עִם  קוֹלְלוּתָן.  עִם  קוֹנְנוּתָן.  עִם  ר.  הַבָּ יוֹנֵי  של 
 “maudissement” תורגמה  "קוֹלְלוּתָן"  לקונן(.   ,lamenter )מהפועל   “lamentement”
)תחושת קללה, מהפועל maudire, לקלל — מילה קיימת בצרפתית(. "צָרָנוּתָן" תורגמה 
”ennuiement“ )מהמילה ennui, צרה(. לעומת זאת, הצירוף "הָגוּתָן הַיְלָלִית" לא תורגם 
בדרך התחדיש — ”le gémissement nocturne“ )"היללה הלילית"(. לעיתים ההתמודדות 
טָרַדְרַד" שהדגמתי  ם  שֶׁ "הַגֶּ עם התחדישים נעשית ביצירת אפקט מצלולי, כמו בתרגום 
רְיָן, וּמוֹדִיעַ. / וּבְאוֹתוֹ רֶגַע — / חְלַאפּ" )ב,  לעיל. באותו השיר, בטורים "הַדְרָן אוֹמֵר / הַקַּ

.“hrrrlap” ופורמנטלי תרגמה ,“thwaak” 56(, תרגם שימל את המילה האחרונה

עם זאת, יש מקרים שבהם הדמיון הצלילי־צורני למילה קיימת — אולי הטכניקה הבולטת ביותר  	77
ליצירת תחדיש אצל ישורון — אינו משתחזר בתרגום, ואף קשה להבין כיצד פורש התחדיש כפי 
הוּדִים" תרגם שימל את הטורים הסתומים למדי "לְמִקֹּרֶץ עֵינַיִם / לַאֲלָפוֹת. לְמִכֹּבֶךְ  שפורש. ב"הַיְּ
 “From time of eyes split / To understanding. From lid / Of :ה" )א, 254( כך / כּוֹכָבִים לִפְלַגָּ

”Dor and Zach .stars for armies, הערה 29 לעיל, עמ' 15.
למשל, במשפט מהקטע "קשר עם הזולת", "נפגשים. נפגעים. נדקרים. נמעכים. נשרטים. נמרטים.  	78
הפועל  ותחת  החריגים,  מהפעלים  חלק  תרגמה  לא  היא   ,)129 )ב,  נברגזים"  נפרדים.  נמררים. 
"נברגזים" )כנראה גזירה מ"ברוגז" על דרך נפעל( כתבה ”se boude“ )הלחם של bouder, סירב 

לדבר, עם כינוי רפלקסיבי(.



289

עומר ולדמן







סיכום

אבות  שירת  את  לתרגם  שהרבו  מתרגמים  של  ההתמודדות  דרכי  הוצגו  לעיל  בדברים 
ישורון, ואף היו חלוצים בכך, בין קוטב הדיוק המילולי לקוטב האקוויוולנטיות. כמובן, 
ההתמקמות בין שני הקטבים האלה בתרגום אינה ייחודית למתרגמי ישורון, אך האתגרים 
בלשונו מוסיפים עליה השלכות פרשניות מיוחדות: דומה שהדילמות העיקריות נמצאות 
בתחדישי המילים — שבהם יש להכריע בין יצירת מקבילה צורנית חריגה בשפת היעד 
וכן  ובין המרת התחדיש בצורה קבילה;  יותר מחריגה תחבירית(  ליצירה  )שהיא קשה 
בתחביר — שבו יש להכריע אם לחקות את המבנה התחבירי המקורי )הכולל אף הוא 
לו  ליצור  או  תרגום"(,  של  "תרגום  אפקט  נוצר  ובכך  קרובות,  לעיתים  שאילה  תרגום 

מָה"(.  יר עַל הָאַשְׁ ִ מקבילה בשפת היעד )כפי שעשתה, למשל, פורמנטלי ב"הַשּׁ
מאפיינים  בעקיפין  מסתמנים  האלה  בנקודות  המתרגמים  של  ההכרעות  מסקירת 
חוסר  על  הנפוצה  הטענה  ואילך.  מ־1970  בפרט  ישורון,  בשירת  דומיננטיים  לשוניים 
ביידוע,  החריג  שימושו  נקודתיות:  לתופעות  כאן  נפרטת  ישורון  שירי  של  המובָנות 
כל  ועוד.  אלוזיות  בשיבוץ  דרכיו  מילים,  וסדר  זיקה  מילות  העמימות שיצר באמצעות 
מבחינת  בו  לענות  עניין  היא  המתרגמים,  מבחינת  לדילמה  הנחשבת  כזאת,  תופעה 
בדבר  השערות  לבירור  תורמות  המתרגמים  הכרעות  ישורון.  של  בלשונו  המתעניינים 
הדרך שבה שירת ישורון נקראת ומתפרשת, ואפשר לתהות בעקבותיהן על סיבות ועל 

התניות לשימוש בתופעות המוצגות כאן.
כי שימל, אם מעיקרון ואם מחוסר הבנה, נטה  ישורון מראה  בין תרגומי  השוואה 
למקבילה צורנית בתחדישים ולחיקוי המבנה התחבירי המקורי. לעומתו נטתה פורמנטלי 
להבהרת התחדישים ולמקבילות תחביריות בצרפתית. כמו פורמנטלי נהגו בדרך כלל גם 
המתרגמים שבאו אחריה.79 כאן נראית תופעה מעניינת: המתרגמים, היוצרים לא אחת 
עמימות בתחביר שנועדה לשקף את המקור )להתקרב אליו(, נוטים להחצין את פירושם 
לתחדיש עמום במתן צורה קבילה המבארת אותו )ובכך מתרחקים ממנו בסגנון(. עם 
זאת, יש להודות כי בעוד הקאלק התחבירי הוא פתרון קל מבחינה טכנית, קשה הרבה 

יותר למצוא בשפת היעד מקבילה צורנית לתחדיש שגם תשקף את משמעותו. 
כשקוראים בשירי ישורון, בייחוד המאוחרים, גוברת התחושה שלשונם הנראית לעין 
היא מעטה דק מעל מבע שנכתב במקור בשפה אחרת: בדרך כלל יידיש, לעיתים פולנית 

אצל  כמוה  רבות  למצוא  ואפשר  תדמור,  אצל  הראיתי  לקסיקלי,  ל"נרמול"  או  להבהרה,  דוגמה  	79
 43 Resnikoff, הערה  172–200( בעבודת הדוקטור שלו:  יִת" )ד,  "הַבַּ רזניקוף, בתרגום המחזור 
 “inside — "לְפָנִימָה ]...[ לְקָדִימָה" ;“the cavities” — "לעיל, עמ' 159–178. למשל: "הֶחְלֵל הבית
”sliced“. במקרים מעטים של  "נִפְלְחָה" —   ;“bound in grief” ה" —  תֻגָּ בְּ כְרְכֻ  "תֻּ  ;[...] ahead”
נְאָה  ָ שּׂ שֶׁ נִרְאֵית   / בֹיְרֶהלֶה  דְּ ם  "שָׁ נראה שנטה לחיקוי המבנה: למשל, הטורים  הכרעה תחבירית 
גם   .“there davoyraleh [sic] is seen who hated the neighbors” תורגמו  כֵנִים"  ְ הַשּׁ אֶת   //
כאן השי"ן ב"ששנאה" מתעתעת )עם השילוב בין פועל בהווה לפועל בעבר( — האם הפירוש הוא 

"כאילו שנאה"? "נראית, שבעבר שנאה"?



רון
שו

ת י
בו

 א
של

ני 
יק

פר
 א

רי
סו

 ה
בר

הש
קני

רי
אפ

רי 
סו

 ה
בר

הש
מי 

גו
תר

 ב
שני

פר
 ה

פן
ה

290

או ערבית. מאחר שתחושה זו אינה תקפה לקריאה בכל השיר )אלא בטורים או בבתים 
של  אופי  בעל  במקור  או  ידוע  לא  למקור  בתרגום  מדובר  אם  להכריע  קשה  בודדים(, 
נדיר  מודרנית:  בשירה  כשמדובר  למדי  חריגה  עובדה  בדעתי  עולה  זה  בעניין  תרגום. 
לקרוא היום את שירת ישורון, במקור ובתרגום, בלי פרשנות חיצונית. ספריו המקוריים 
אזלו מזמן, והמבקשים להעמיק בשיריו יפנו על הרוב לכל שיריו או למבחר מִלּבְדְַאַתָּה, 
הגדושים בהערות ביאור ביוגרפיות ולשוניות. כך פורסמו גם תרגומי שימל ופורמנטלי, 

כאילו לא האמינו שהקוראים יוכלו להתמודד עם השירים בלי תיווך. 
של  היעד  קהל  אם  המקור.  לנוסח  צמוד  פורסמו  ישורון  לשירת  רבים  תרגומים 
אין  ואם  בתרגום?  לקרוא  לו  למה  במקור,  ישורון  לקרוא את שירת  מסוגל  התרגומים 
הוא מסוגל, למה לצרף את המקור? מהבירור שלעיל עולות שתי מחשבות: האחת, אולי 
מקצת התרגומים לישורון לא נועדו להחליף את המקור, אלא להשלימו ולפָרשׁו. השנייה, 
של  תרגום  )שהוא  והתרגום  תרגום(  גם  )שהוא  המקור   — הטקסטים  שני  מהשוואת 
תרגום( — יתבררו עוד שרידים של אותו "מקור" לא קיים בבסיס השיר הישורוני, אשר 
מצליחים לבלוט בשני סוגי המעטה התרגומי. המחשבה השנייה אינה שעשוע תאורטי 
גרידא: כשבוחנים בארכיון ישורון את המקרים המעטים שבהם לכאורה השתמר ה"מקור", 
למשל גרסאות יידיות לשירים שישורון פרסם בעברית, מגלים כי גם לשונם אינה "נקייה" 
לגמרי. היא משקפת השפעות עבריות וחריגות מהשפה המקובלת לצד ציטוטים ממקורות 
עבריים, וכך הגבולות שבין מקור לתרגום ממשיכים להיטשטש. אבל זה כבר עניין הראוי 

לדיון נפרד.

החוג ללשון העברית, האוניברסיטה העברית בירושלים


