
223  מכאן, כ״ו, 2025

אם גדולה, שחורה: גופי המסורת בשירתו של יעקב ביטון

גלילי שחר

א.

המקורי,  במובנה  משבר.  בעת  מהותה(  את  )מגלה  מתגלה  למדנו,  כבר  והרי  המסורת, 
כהינתנות־למסירה או כהעברה של ניסיון ודעת, אין המסורת כמסילת ישרים. המסורת 
המנוסה  נתיבי  העוקפות,  הדרכים  גם  נמנות  דרכיה  עם  פרגמנטרית,  טבעה  לפי  היא 
חורבן הבית —  כי מאז  היהודים,  גם מנת חלקם של  הוא  זה  ניסיון  ושבילים חבויים. 
לימי המשנה ותקופת התלמוד, בתחומה של ההלכה ובתחומן של ספרויות הסוד ותורת 
הקבלה, ואפילו לעידן הגאונים, ובתוקף אחר, בעת החדשה — לא עובדת המסירה בלבד 
אלא דווקא משבריה ייסדו את מושגי המסורת. מצבי הפזורה והגלות, נסיגה והיעלמות 
של גופי ידע, ירידת הלימוד, פערים פרשניים ומחלוקות עזות בתחומה העידו על גופה 
גם  אלא  למסירה(,  )הכוח  להעברה  בכוחו  רק  לא  המשתמע  קורפוס   — המסורת  של 
במחדליו. שרשרת הקבלה, כפי שהרמב"ם מתארה לפתח ספר המדע למפעל משנה תורה, 
בנקודות  דווקא  צורתה  את  לובשת  אכן  קרועה,  כשרשרת  להיקטע,  המועדת  כמסורת 
ההפסק והמחסור של המסירה. כך אנו משגיחים בה — כגוף קטוע, ככתב חידה, כקורפוס 
מבוזר ומרובה סתירות. על פשרה של המסורת כגוף ידע שמהותו )ההינתנות־למסירה( 
ותחילה  ללמוד ממקורות שונים,  לנו  יש  )האי־מסירה(,  במצבי המשבר  דווקא  מתגלה 
מן התלמוד עצמו. אך לא לשווא הזכרנו מייד את מפעלו של הרמב"ם, ההוגה הגדול של 
המסורת היהודית־ערבית, הבאה מן־אל־אנדלוס, הנענה למשבר המסורת, כידוע, ב"יד 
החזקה", מפעל הלכתי בעל אוריינטציה חוקתית — כי שש ליישב את פעריה ולהיענות 
למשבריה )ובהם דיסאוריינטציה החלה בתחום הלימוד עצמו( ולחוקק מעין ספר חוקים 
הוגים  למנות  יכולנו  החדשה  לעת  התלמוד.  של  מבוזרות  הלכות  אותן  במקום  שיבוא 
מסוגו של ולטר בנימין, ששב לנסח את שאלת המסורת מרגעי המשבר או ההשתתקות 
)ההסתתרות( שלה, ולשער את דרכי המילוט של התלמידים — שאינם מבינים עוד את 
פשר הכתבים. ואכן, פעמים רבות שאלת המסורת מנוסחת בכתבים לפי מצבי המשבר 
החלים במסירה בעלת כלכלה פטריארכלית — מן האב לבן, מן המורה לתלמיד. אך למונח 
עצמו — "משבר" — יש, כידוע, גם מובן אחר, הקשור בלידה )משבר בלשון המשנה חל 
גם בהוראת "פי הרחם", ומורה על "כיסא היולדת"(. כפילות זו מראה עצמה גם בפרשות 
מוכרות בתלמוד הבבלי )כגון פרשת בן מורה וסורר במסכת סנהדרין( ובמדרשים לסתרי 
תורה, וכך גם במסורות הקבלה המלמדות על כפילויות וזיווגים, ומתחים ושיבושים בין 



אם גדולה, שחורה: גופי המ















ס

ורת בשירתו של יעקב ביטון
















 מכאן, כ״ו, 2025 224

הזכרי לנקבי, בין "אב" ל"אם", החלים בגופה של המסורת עצמה. המסורת מתגלה אפוא 
החתומה  המסורת  הרסניים.  מגדריים  שיבושים  מתוך  זה,  ממין  משברית  זיקה  מתוך 
ב"שמות־אב" )בברית המילה, החתך בגוף הזכרי(, מקיימת זיקות מפורשות עם "שפת 
האם" )בפי הרחם, ההיפתחות של הגוף הנקבי(. והבנים? הרי יש מבניהם המשתמטים 
תלמידים  כאותם  מתחומיה,  ונמלטים  עצמם  לעקוד  ששים  שאינם  המסורת,  מגזרת 
קפקאיים הבורחים מבית המדרש — לנסיעה "ריקה וחגיגית". הם נושאים עימם שאריות 
בלבד — כתבים שאין הם מבינים עוד את פשרם. והינה, האין לנו בה־בעת הרשות לשאול 

למשברים ממין אחר בתחומה?

ב.

בקיץ 2009 צפיתי בטלוויזיה בשידור של מרוץ שליחים )100*4 מטרים( לנשים, שנערכה 
בברלין במסגרת אליפות העולם לאתלטיקה קלה. עם הקבוצות המתחרות במרוץ חצי 
הגמר נמנתה משלחת הנשים מארצות הברית, וכל האצניות בה היו אפרו־אמריקניות. 
סיימה  ולא  המקל,  את  הברית  מארצות  המשלחת  שמטה  הראשונים  החילופים  באחד 
את המרוץ. מה שהיה צריך להימסר )גוף המסורת( לא נמסר, השרשרת נקטעה, הקבלה 
נשמטה. כעת פסקו האצניות מריצתן ופסעו לאיטן, כהולכות לאחור, נסוגות מן המרוץ. 
כששבו לנקודת הפתיחה לא היה להן עוד צורך לחגוג. ההמנון ממילא לא ינוגן לכבודן, 
הן ייזכרו מאז כשותפות למקצה שלא הסתיים, כי מעולם לא סיימו את ריצתן )במובן 
מסוים, מה שלא נמסר, הגוף הנשבר של המסורת, נותר פתוח, אין־סופי(. ובתוקף זה, 
שתחילתו בכישלון המסירה )המקל נפל(, ראינו אז את פניה האחרות של המסורת, כוח 
ההתנגדות הטמון בה, הכוח להאט, לפרוש מן המקצה ולהפוך את הכיוון, להפר את הסדר 
ולסרב — אך להיפתח אל מעבר לצפוי. ראינו את פניה של מסורת שיש לה "שפת אם", 

אך תחילתה במשבר. מה היא מבשרת לנו, "שפת אם" זו, הגדולה, השחורה?

ג.

את הקריאה בשיריו של יעקב ביטון כגופי מסורת עומדת לנו הרשות לפתוח כך, כקריאה 
ההולכת )נסוגה, זוחלת( מן הספֵרה של "שמות האב" לתחומי המשבר של "שפת אם" 
)הגדולה, השחורה( של השיר. אך בצירוף "שפת אם" אנו שומטים את הטענה על שפה 
במובנה הגנאלוגי, "המטריארכלי", ומסרבים לחזקתה כשפה לאומית )שפה תקנית, שפת 
)נקודות  שמשבריה  פואטית  שפה  היא  מירכאות(  ללא  )מעתה  האם  שפת  המדינה(. 



גליל


 שחרי




225  מכאן, כ״ו, 2025

נפתח  אחרת,  זאת  ננסח  השיר.  של  בתחומו  חלים  הלידה(  הרחם,  פי  שלה,  הפתיחה 
מחדש, עם שתי שורות של יעקב ביטון, מספרו אינהָ דדָהָ:1

הָאִמָּא הַגְּדוֹלָה שֶׁלָ﻿ּנוּ נָסוֹגָה 

וּמְצַוָּה עָלֵינוּ חַיֵּי רְפָאִים. )"אחי", עמ' 11(

מתחילה  ביהודית־מרוקאית(,  )אימא־רבה,  גדולה  אם  שפת  לו  שיש  בשיר,  הקריאה 
)במובנו הראשון, הטבעי, הנברא( לתחומו  נסוגה מן העולם  דוֹלָה"  הַגְּ א  "הָאִמָּ בנסיגה. 
י  של השיר, ועימה נסוג גם המשורר, לשונו מתקפלת. אך מה היא מורישה למשורר? "חַיֵּ
רְפָאִים". הוא שאיבד את סבתו יודע אותה עתה בחיי הרפאים, בשירה, בקינה ובאבלות. 
הקוראת  הגדולה,  האם  שפת  של  הלשוני  החוזה  זה  הדורות,  בין  )האחרת(  הברית  זו 
את דובריה לסגת אל מרחבי ההפקר )של הלשון( — והם, הטפילים, סועדים את גופה, 
מאוכל,  חולה,  שהוא  אף  דדָהָ,  אינהָ  של  הקורפוס  הסבתא,  גוף  מעיזבונותיה.  ניזונים 
 ,“Erkrankung der Tradition” מזוהם וחסר תקנה )בתחומיו חלים מה שבנימין מכנה
תחלואי המסורת(, הגוף הזה עודו מחזיק את השארית הראויה למסירה. את הקורפוס 
ר אֶת הַדּוֹרוֹת" )"היכן  ֵ רֶת — / לְאַשּׁ רִיעָה מֻתֶּ הזה המשורר סועד כסעד הדורות. אך "אֵין כְּ
ההדר שבכל זה", עמ' 13(. כריעת הבן לגוף סבתו — ככריעתו של מתפלל )משורר שיש 
ה", עמ' 13(  ס הַזֶּ רְדֵּ לו "פי רחם", פה ושפתיים להתפלל(, והוא נכנס בסוד זה )נכנס "לַפַּ

כשואל לסתרי תורה בחדרו של הקב"ה ודעתו נטרפת.
לאחר מות סבתו המשורר נכנס בתחתוניה, מתלבש בה, ואז חלה בו הנסיגה הזו: 
לִמְעֹד" )"תחתונים", עמ' 17(. הכניסה בגופה,  לִגְסֹס  לִישֹׁן  ה  טָּ לַמִּ הּ  אֲנִי עוֹלֵה אִתָּ כָה  "כָּ
בפיה של אותה שפת אם )גדולה, שחורה, מרוקאית, יהודית־ערבית( מחוללת אינוורסיה 
א" )עמ' 17(. ההסבות  מגדרית, תמורה הכרחית בגוף המשורר: "אֲנַחְנוּ קוֹקְסִינֶלִים / סַבְתָּ
הללו עקרוניות. שירי אינהָ דדָהָ של יעקב ביטון מדברים שפת אם גדולה, והם מתלבשים 

בגופה, נשבעים באיבריה ומקוננים בשמותיה עד ישבו לאבל, כישיבת נשים:

כִּמְעַט וִיכָלְתֶּן לָאֵבֶל בְּשִׁוְיוֹן נָשִׁים

בְּמַעְגַּל בָּנוֹת כִּתַּרְתֶּן חִשּׁוּק, חוֹר חַיִּים )"ימי השבעה", עמ' 19(

הגדולה  האם  של  הנעלם  הגוף  סביב  במעגל  יושבות  הנשים  לסוגו:  נאה  הזה  המשל 
דְמוֹן", עמ' 20(, נאספות  ה הַקַּ ָ רִית הָאִשּׁ ל / בְּ מַעְגַּ דוֹלָה מֵתָה / חָמֵשׁ אֲחָיוֹת בְּ )"הָאֵם הַגְּ
סביב ה"חוֹר" )סביב המחסור, מה שאיננו יותר(. אך המתאבלות )הנדמות לעת ישיבתן 
במעגל כמתנבאות(, נאספות גם לכדי מעגל חיים, כיושבות למעיין. צריך שנשגיח באותם 
מעגלים, שהם חשוקים ונשים בלבד יושבות בהם, והן קוצבות כך לשיר את חוגת הזמן 

יעקב ביטון, אינהָ דדָהָ: משירי האֵם הגדולה, ירושלים: כתר, 2005. כל הציטוטים שלהלן לקוחים  	1
יופיעו בגוף הטקסט, בצירוף כותרת  ואילך  צוין אחרת. ההפניות מכאן  כן  זה, אלא אם  ממקור 

השיר.



אם גדולה, שחורה: גופי המ















ס

ורת בשירתו של יעקב ביטון
















 מכאן, כ״ו, 2025 226

ואת פעימותיו. השיר נושם בדופק הזה לפי נשימתן, ויש להאזין לכן להברותיו לפי הקצב 
זה. מה שאנו מכנים בשם "מחזור" בשירה בא גם מישיבות הנשים, והמשורר אינו רשאי 
להכחיש את התמורה הזו, החלה בגוף של שירו, ויש לו להודות על הראשית הזו, שהשיר 
חייב לה את מציאותו — הישיבה סביב )החור של( האם הגדולה. כי מניין יטול אותיות 
בָה" )"מצבה", עמ' 21( של סבתו, מן השארית הכתובה  צֵּ קְעֵי הָאוֹתִיּוֹת עַל הַמַּ לשירו? מ"שִׁ
תְפּוֹרֵר" )עמ' 21(,  הּ עַל גּוּפֵךְ הַמִּ לָּ פָה כֻּ גְוַע הַשָּׂ על קברה. מן הקורפוס הזה, כי אפילו "תִּ

הוא עושה שפה לשירו. 
דבר אחר: השירים הללו, הכתובים בוודאי כשירי אבלות, שבהם לובש המשורר את 
מלבושי האם הגדולה כמלבוש האבלות, מעידים גם על דרך המסורת, כי באשר היא חדלה 
למבואה;  נעשית  היא  ההכחדה,  בעצם   ,)14 עמ'  דדה",  "אינה  מֵתָה",  הִיא  מֵתָה  )"הִיא 
בעצם המשבר דבר מה נולד, מתחיל. כתהודה לפסוק הזכור של פרידריך הלדרלין: במו 

מוות חיים. 

ד.

איני חושב לטעון כי יעקב ביטון כותב שירת נשים. טענה זו אינה ממין העניין. אך שירתו 
מגיעה מן הנִקבה הזו שאנו מכנים "שפת אם גדולה", מן המשבר )"פי הרחם"(. שירתו 
נפתחת בצעד לאחור, בנסיגה שבכוחה היא מחדשת את הברית עם הדור הקדום, עם 
המין האחר. איני חושב לטעון על אינהָ דדָהָ טענה נוסח התזה של באכהופן על חוקת 
האם הקדומה, על הקורפוס המטריארכלי, על הגוף המוכחש של המיתוס, שאליו המשורר 
73(, ולפניו הוא קד )"אֲנִי קַד אֶל  לִזְחֹל", "הופרדנו מסבתא", עמ'  א  סַבְתָּ זוחל )"לִזְחֹל 
ן / הֵיכָן רַגְלֵיכֶן?" "חותם", עמ' 25(. אין לנו צורך לקרוא בשירים אלה קריאה  לָּ ים כֻּ שִׁ הַנָּ
חמורה של "כלכלה־תשוקה", ולא להוכיח את הכוח הפואטי של מזוכיזם החל לכאורה 
בשיריו של ביטון. ומדוע? כי לשירה שלו יש לעבוד גופי־אם אחרים, יש לה להכין את 
הדרך לליטורגיקה ממין אחר )שאינה עבודת המיתוס, העבודה הפאגנית(. אף שאין לנו 

להכחיש כי שירתו "יונקת" מן הגוף הזה, של אם גדולה:

נְחַפֵּשׂ כָּל חַיֵּינוּ

רֵיקִים )"אנליזה פסיכו", עמ' 47(

דְמוֹן"  נִיקָה הַקַּ שירי אינהָ דדָהָ הניזונים מן הקורפוס של אם רבא זוכרים "אֶת זִכְרוֹן הַיְּ
ה" )"אבק", עמ' 56(,  טְמָה אֶל פֶּ )עמ' 47(. על כך יגידו השירים כשאנו קוראים בהם "פִּ

כשאנו שומעים בהם — 

כֵּיצַד אֲנִי יוֹנֵק אַחֲרוֹן מֵאֵם מֵאִשָּׁה אִשְׁתְּךָ

וְלִי הִיא פִּטְמָה )"זרע", עמ' 38(



גליל


 שחרי




227  מכאן, כ״ו, 2025

השורות הללו אומרות על שפת האם הקדומה של שירתו, שהיא גדולה ושחורה )קודרת(, 
)רצוי  "שארית"  אלא  למסור  עוד  לה  ואין  בחיים,  עוד  שאינה  וגם  עיזבונות,  לה  ויש 
להשגיח במילה זו, ואיך היא חוזרת בשירים(. אך אין לקריאה זו )קריאה של "שפת אם"( 
וזכרות  זקפה  של  רגעים  בשירים  שיש  דדָהָ,  באינהָ  מובהקים  זכריים  מופעים  לסתור 
)"פראית", ואכן צריך להשגיח באותו "פרא"(, ויש בהם שאלות ותשובות לאבא וחיתוכים 
בשפה )בריתות מילה( החלים באמת בשם־האב. בהקשר אחר אפשר היה לקרוא בשירתו 
ם וְהָעֲקֵדָה", "זרע", עמ'  ים הַדָּ נִּ של ביטון כמדרש על העקדה, והראיות רבות )"אַחֲרֵי הַכִּ
38(. האם לשווא, למשל, באות השורות הללו בשיר "אברהם אבינו ב־67" שבספרו אינהָ 

דדָהָ?

הַבָּנִים חוֹתְכִים שׁוּב

עַל מַסְלוּלֵי גָּפְרִית וְאֵשׁ

נֶעֶקְדוּ כֻּלָּם )עמ' 36(

יבָה[",  שִׁ רָצִית" )"]הַיְּ מוֹ שֶׁ יר אֱמוּנָה כְּ י", ו"הוּא אַבִּ אן לְצִדִּ האם לשווא נקרא האח "אַבְרָהָם כָּ
עמ' 70(? משורר בשיעורו של יעקב ביטון יודע עדיין לומר "הנני", אך יש לו גם ליטול 
פָתַי[", עמ' 51(.  שְׂ ו עַל  י" )"]עַכְשָׁ ה אֲנִי, / אֵינֶנִּ את הרשות, לומר ומייד לסתור, כי "הִנֵּ
הנשבע כך "הנני" אומר בה־בעת "אינני", והרי אין לו עוד להישבע כאבותיו, ההולכים 
מוכי שגעון, תועים בהרי ירושלים. ולכן, כשבא אביו לבקרו למושבו בירושלים באמת אין 
רו המקוננות לציון, ולדרוש את הפסוק "אֵיכָה  להם, לאב ובן, אלא לתקן לעצמם שאת ששָׁ

ם" )ליבוביץ מת, עמ' 31(.  דָּ בָה בַּ דָד" לכדי חרוזה מדממת: "אֵיְכָה יָשְׁ בִי בָּ שְׁ תֵּ

ה.

אמרנו לקרוא בשיריו של יעקב ביטון, כי המסורת מדברת בהם, ועודה נשבעת בשם־האב 
)ומפירה שבועותיה( גם כשהיא שואלת משפת אם גדולה )רבא( ושחורה )קודרת, חולה, 
בגוף  הפיצול המגדרי החל  הכפולה,  זו  בכוחה(.  מזמור  נשמע  עוד  כי  חיה?  היא  וכיצד 
המסורת שממנו מפציעה שירתו. המשורר זוחל, נסוג, לתחומה של מסורת מטריארכלית 
)יהודית־מרוקאית(, יונק ממנה יניקה קדומה ועושה את לשונו מנקביה. המדובר בשיריו 
חולה  במסורת  מדובר  הגדולה.  האם  קורפוס  עם  וזיקות  חליפין  יחסי  מאותם  בא 
ומתפוררת, שממנה השירה הזאת כותבת את תאיה הראשונים. אך אף שמדובר בהסבה 
מתקיים  עודו  המשורר  השירה,  גוף  של  המגדרית  באינוורסיה  המסורת,  של  בתחומה 
לוֹם אָבִי( — ונעקד עימו. בניסיון זה נפתח  וכותב בתחומו של שם־האב, וקורא בשמו )שָׁ
בֹּקֶר  בֹּקֶר בַּ ספרו של יעקב ביטון מַחְבְּרוֹת התְַּבוּסָה,2 כי המשורר מייסד עצמו למזבח )"בַּ

יעקב ביטון, מַחְבְּרוֹת התְַּבוּסָה, דרור בורשטיין )עורך(, תל אביב: הליקון, 2013. כל הציטוטים  	2
שלהלן לקוחים ממקור זה, אלא אם כן צוין אחרת. ההפניות מכאן ואילך יופיעו בגוף הטקסט.



אם גדולה, שחורה: גופי המ















ס

ורת בשירתו של יעקב ביטון
















 מכאן, כ״ו, 2025 228

"הָאָב  ונעקד עם אביו בביתו:   )8 עָלַי", עמ'  נוֹסַד  חַ  זְבֵּ הַמִּ ר  אֲשֶׁ כַּ  / רוֹת  הַנֵּ אֶת  הָטִיבִי  בְּ
יְלָה עֲקֵדָה" )עמ' 43(. ה    הַלַּ הַזֶּ

בשירי  העקדה  גופי  בין  המתרחשות  והסבות  חליפין  יחסי  באותם  שנשגיח  צריך 
התבוסה:

רָצִיתִי לְהִשָּׁאֵר עִם אָבִי בְּבֵיתוֹ

מְכֻתָּר בִּסְפָרָיו בִּכְלֵי הָרִתּוּךְ הַשְּׁחֹרִים מַבִּיט עַל קַרְנֵי

הָאַיִל 

]...[

וּכְבָר הִבְעַרְתִּי בְּעַצְמִי אֶת הָאֵשׁ

נֶאֱלַצְתִּי לְהַבְעִיר אֶת הָאֵשׁ הַזּאֹת הַזָּרָה

הָאֵשׁ הַזָּרָה,

נִזְבַּח בְּתוֹכִי הָאָדָם שֶׁהָיִיתִי וּמִי מִשְּׁלִיחָיו שֶׁעָתִיד לִהְיוֹת )עמ' 13(

בַךְ"(  סְּ בַּ אֱחָז  גופי העקדה של מַחְבְּרוֹת התְַּבוּסָה, אבות, בנים, ילדים והאיִל )הנקרא "הַנֶּ
קשורים אלה באלה ואין בהם תמורה, ואין מי מהם שנפדה או שניצל, וכולם בבחינת 
בַךְ",  סְּ יחִים / אָבִינוּ נֶאֱחַז בַּ ין הַשִּׂ אֲרָב בֵּ מַּ אחוזים בסבך. זו מנת חלקו של האב )"אָבִינוּ בַּ
לֶד", עמ' 65(. בשירת  הַיֶּ הָאַיִל /  ל  שֶׁ אֳרָכוֹת  הַמָּ קַרְנָיו  ה /  עמ' 43(, וזה גורל הבן )"הִנֵּ
חַד יִצְחָק", חרדת הבן הנעקד, ואנו חשים ברטט האיברים של  יעקב, יש בה דבר מה מ"פַּ

גופי־הזכר, הנימולים, ומילתם היא הברית הזאת. 

וַיֵּצְאוּ הַיְּלָדִים לַשָּׂדוֹת וַיַּשְׁלִיכוּ זַרְעָם הַטָּרִי

וְנִפְרָץ הַמִּזְבֵּחַ הַמַּר וְהוֹתִיר רַק אֵימַת עֲקֵדָה

וּבָהּ הֶעָפָר גַּם מֵנִיב גַּם עוֹלֶה גַּרְעִינָם הַתָּפֵל

וְאַף אִם עָקָר — הוּא עוֹטֶה פְּרִיחָתוֹ הַיְּחִידָה )עמ' 98(

פריצת המזבח, אפר הנישא לכדי עפר, השחתת זרע ופרי תפל, כאילו אומרים על חילול 
בימי  השירים  נקראו  כאילו  המסורת,  של  בתחומה  החלה  והשחתה  פריצות  ועל  גמור 
השופטים, כשחלה רעה גדולה על הארץ ולא ידעו עוד הבנים לעשות למנהג אבותיהם. 
השירה  תאי  שוב  מתחוללים  השמיטה  אותה  בעצם  כי  שלנו(,  ה"תזה"  )הינה  ואולם 
הראשונים, והיא מחדשת את זיקותיה עם עיקרי )סתרי( המסורת. כי לא המסירה בלבד 
מן האב אל הבן, אלא השיבושים — השבירות החלות בתחומי המסורת — הם המכריעים. 
ביטון  יעקב  של  כשיעורו  רבים  משוררים  יודעים  אנו  שאין  הגם   — הללו  בשיבושים 
במובנה  עוד  זו מפציעה  קריאה  הגם שאין   ;)90 )עמ'  "הִנְנִי"  היום  כך  לקרוא  הנכונים 
המקראי ולא במובנה מן המדרש או מפיוטי העקדה, אלא נשמעת מתוך מצבי הפיזור, 
ההתפוררות של המסורת — בשיבושים הללו המשורר נאסף. אומנם אין למילה "הנני" 
להישמע בשיריו אלא כדבר אחר באמת, כקול היענות וקול הנשמט )נסוג, מוותר ואינו 
יכול, האומר בשירה "הנני" אומר "אינני"(, ויש לה, לכן, להישמע כדברים אחרים, כראָיה 



גליל


 שחרי




229  מכאן, כ״ו, 2025

למצבי הריבוי והתעייה של השירה העברית היום. ובכוח זה המשורר גם מחדש את תאיה, 
מכינהּ שוב לערוך תפילה.

ו.

הרחקנו לכת. איני חושב לומר כי הקוראים במַחְבְּרוֹת התְַּבוּסָה קוראים כדרך הקריאה 
בפיוטי העקדה או כדרך הקריאה במחזורי תפילה וכדומה. אומנם יש לנו לומר כי שיריו 
של ביטון עומדים בזיקה למסורת הליטורגית, אך מה פשרה? מה אפשר עוד לייחס לה, 

או לצפות לחידושה?

חָלַמְתִּי אֶת מִשְׁפַּחְתִּי

כֻּלָּם אָמְרוּ תְּפִלָּה )עמ' 9(

כמו לעת תפילה המשורר נאסף אל משפחתו. שירו עומד אז בזיקה לאסֵפה שיש לה קול־
בָה  נִכְתְּ ה  פִלָּ ה". אך מה מקורה — מניין התפילה שופעת? "הַתְּ פִלָּ ם אָמְרוּ תְּ לָּ רבים — "כֻּ

ים" )עמ' 72(. ת עֲנִיִּ חֶרְדַּ ה בְּ חִלָּ תְּ
מניין באה התפילה? מן החרדה, מן העוני. התפילה באה מן־האין )דווקא ממה־שאין, 
ולא רק ממה־שיש(. התפילה באה מן השבר, מן הבקיעה, והיא נשמעת כצעקה, כקול 
ואף שיש  הקינה(.  גוף  היולדת,  )גוף  גופי משבר  הם  התפילה של המסורת  גופי  קינה. 
חַ וּלְהוֹדוֹת", מקווי השבר הללו היא עולה, מן החתך. כי מי הדובר  בֵּ ל וּלְשַׁ לתפילה "לְהַלֵּ
בתפילה? אלה החשים באימה כי נתרחקו מהם השמיים. התפילה, אף שניתנה הרשות 
קול־ הקהילה,  חיי  הקדום של  )התא  מן המשפחה  מקורותיה  לפי  היא  יחיד,  לתפילת 

הרבים(: 

כָּל הוֹרַי הַקַּדְמוֹנִים

חוֹפְרִים תַּחְתַּי בַּמְּחִלּוֹת

וְהַהֵדִים יוֹצְאִים לִשְׁמֵךְ בְּרַעַשׁ

בִּתְפִלּוֹת. )עמ' 75(

זיקתם של שירי יעקב לקורפוס התפילה מפוצלת, חצויה )שבורה לשניים, בין אב לאם, 
בין הזכרי לנקבי, השבר הזה עתיד להתפרש כעין פירוש קבלי בשירים אחרים(. ואף שיש 
ה", עמ' 72(, אין חזקת האבות על  פִלָּ תְּ ם בַּ א נִרְדַּ לאב הזכות להתפלל )"לִפְנוֹת בֹּקֶר אַבָּ
התפילה גמורה, לפי שראינו כי התפילה היא גם מן האימהות־הגדולות, מן המקוננות. כי 
יש לתפילה העברית בית הגידול הזה — "הרחם" — ומן הרטט של גוף האם, מן "המשבר" 

)הלידה(, היא מתחילה, וגם שירתו של ביטון חבה לה את חוב המקור:



אם גדולה, שחורה: גופי המ















ס

ורת בשירתו של יעקב ביטון
















 מכאן, כ״ו, 2025 230

וְהָיְתָה קְרוּאָה הַשָּׁעָה בְּמַקּוֹרֵנוּ הָאֶחָד

כְּשֶׁהָיִיתִי בְּרַחְמָהּ וּבְשִׁלְיָתָהּ כָּתַבְתִּי )עמ' 70(

ז.

היינו לקרוא במַחְבְּרוֹת  אם אמרנו לקרוא באינהָ דדָהָ קינה לאם הגדולה, אזי אמורים 
התְַּבוּסָה כבמכתב לאב )במובן חוץ־קפקאי(. אך מה נותר למשורר ליטול מן המסורת 

הזו, הנקראת בשם־אביו? לעומת הירושה שהייתה לו ליטול )לינוק( מן הקורפוס של 
האם הגדולה?

הָאִשָּׁה הַזּאֹת גִּדְּלָהּ אוֹתִי

נָתְנָה לִי לֵב וְשֶׁקֶט:

מָה יְרֻשָּׁתְךָ אַתָּה? )עמ' 30(

על שאלה מן המין זה אמרנו כבר להשיב כי המשורר "יורש" מסדר האבות את העקדה. 
וליתר דיוק, הוא יורש את מחדליה )עיוורון האב, חרדות הבנים, קולות האייל(. אך הבן, 
ובנים,  אבות  הזה של  החומר  מן  עשויה  שירתו  המחדל.  אותו  בכוחו של  ניצל  כידוע, 

ההולכים כפוף בעולם, מרוששים:

מָה הוֹלִיכֵנִי כָּפוּף

אֵלֶיךָ — אָבִי

כָּל יְרֻשּׁוֹת הָאֶתְמוֹל נִשְׁחֲתוּ

נִשְׁמְטוּ )עמ' 59(

אם אנו שואלים על זיקתה של השירה לעיזבונותיה )שבריה( של המסורת, ולרעיון כי 
באותם מצבי משבר )ואי־מסירה( המסורת מתגלה, קרי מוסרת )מקריבה־מקרבת( את 
גוף־האב  של  ההתקפלות  גופיה:  של  התעקמויות  אותן  על  לעמוד  לנו  יש  אזי  עצמה, 
י  הִתְכּוֹפַפְתִּ מְעַט  )"כִּ 41(, ההתכופפות של גוף־הבן  צִדּוֹ", עמ'  עַל  ל  מְקֻפָּ שׁוֹכֵב  ו  )"וְעַכְשָׁ
פוּף" )כמה  רוֹכִים", עמ' 32(. הבן הולך אל אביו, רוכן בשורות השיר, "כָּ לִקְשֹׁר לוֹ אֶת הַשְּׂ
ענווה, כניעות, ולא סבל בלבד — "מזוכיסטי" — יש בפסוק הזה(, ונכון כך לשוח, ללכת 
להתפלל. הליכת המשורר כמוה כהליכה של אנשי העקב )"אנשי יעקב", המעוכבים( — 
י! הַכֹּל עָקֹב!" )עמ' 37(. צורה זו, הכפופה )עקובה( של הבן, היא כקשת הנמתחת  "לָמַדְתִּ
בשיריו. זו קשת המסורת. אך אם נחשוב על העברית בהקשר זה )זו ה"מדוברת" בשירים 
— ששורותיהם אכן קצוצות(, יש לנו להכיר גם במומֶיה, שהיא צולעת כצליעת יעקב, כי 
נקע את ירכו: משפטיה כפופים, מעוקלים )עקובים( מכובד גופי האב שהיא נושאת על 
גבה. אם נשאל על פשרה של מסורת המתגלה בעת המשבר שחל בה, יש לנו לשער מייד 

על השבר הזה, החל בגופם של בנים משום משקל אבותיהם: 



גליל


 שחרי




231  מכאן, כ״ו, 2025

אַבָּא

אֲנִי אוֹמֵר אֶת שִׁמְךָ בְּקוֹל )עמ' 48(

ח.

אך לעומת הנאמר במקצת המדרשים, כי היה לו לאברהם הרצון ליטול אך מעט מדמו של 
בנו, הרי שבשירי מַחְבְּרוֹת התְַּבוּסָה דם רב נשפך. הדבר המעוכב בפרשת אברהם ויצחק 
ם  לֶךְ הַדָּ )מה שנכתב בשם יעקב(: כי הבן אומנם ניצל אך האיִל נשחט, נאמר בשירה: "פֶּ
ם" )עמ' 110(; ובתחילה הדם פורץ מגופו  טֶף דָּ בַךְ" )עמ' 52(. השירה היא "שֶׁ סְּ אֱחָז בַּ וְהַנֶּ

ם".  ם הָיָה דָּ ךְ שָׁ פַּ שְׁ נִּ בָר הָרִאשׁוֹן שֶׁ של האב: "הַדָּ

רְאֵה בְּנִי

הָאֹפֶק מִתְוַדֵּעַ בְּרַגְלֵינוּ

הַגּוּף מְעַטֵּר אֶת גְּבוּלוֹ

הַדָּם הוּא דַּרְכּוֹן

הַתָּמִיד )עמ' 66(

גופי השירה העברית הם גופי פצע, הם נושאים בעצם את המ־י־לה, את החיתוכים של 
מתוך  העורלה(.  הסרת  הרחם,  פתח  השפתיים,  פקיעת  המילה,  )ברית  השפה  תחילת 
מצבי הריבוי של החתך )הזכרי( ומן הנקבים )גוף־האם( המילים מפציעות, למשל בשירי 
רָף", עמ' 103(, או בשירי המלאך והשליח  צַע זַב הַשְּׂ ה עַל הַפֶּ מָּ ב שָׁ הילדות )"הוּא מִתְעַכֵּ

)השואלים מלשון התגלות זכריה(:

רָאִיתִי הַלַּיְלָה לְהַחְרִיד

וְהִנֵּה אִישׁ רוֹכֵב עַל סוּס אָדםֹ

וּבְיֶרֶךְ הַסּוּס עוֹלֶה פֶּצַע

וּלְשׁוֹן הָאָדוֹן כְּעִנְבָּל קָטָן טָפֵל

חֵךְ אַרְגָּמָן )עמ' 101(

העקדה,  מדרשי  הנבואה,  )ספרות  הקשריהם  למרות  יעקב,  בשירת  הפצע  גופי  את 
הפסיכואנליזה(, אין לדעתי לפרש כסמלים )סימנים בעלי ערך סינתטי ומשמעות מעובה(, 
ואין לדרוש להם משמעות אלגורית )כאילו מדובר בכתבי חידה תאולוגיים(. יש דבר מה 
ריאלי להחריד בשפיכת הדם, גם כשהיא מתרחשת בספֵרה של השירה. אנו משוחחים 
אומנם על ירושות, על עיזבונות של גופי המסורת בשירה, על זיקות בין בן לאביו ולאימו־
הגדולה. אלה הם הקשרי הקריאה )הקשרי הצידוק( העיקריים של שיריו. אך דבר מה 
אחר, ממשי ו"פראי" ההומה בשיריו של יעקב ביטון — חיה אפלה, גוף יצורי — הומה, 

צַעַר" )עמ' 117(. ה בְּ ם — חַיָּ זועק או דומם עד בעתה, כמין גולם. קולו מדמם: "אֶנְקַת דָּ



אם גדולה, שחורה: גופי המ















ס

ורת בשירתו של יעקב ביטון
















 מכאן, כ״ו, 2025 232

אין לנו הכרח לחדש את התזה בדבר מוצא השפה מבכיית החיות )מן הגוף המעונה 
של הבריאה( כדי להאזין כראוי לשירים, שיש בהם מבע לאותה הוויה שהיא פרא, שעודה 
בטרם שפה. כי מן התהודה הזו, מעליית התהום )מפי הרחם, מן החור( — השירה שואלת 
לעצמה קולות )המיה, נעירה, צרחה, רעשים(. חמורים מוכים, סוסים שחורים, כלבים 
משוטטים, עורבים, האיִל הנאחז בסבך, הנאספים כולם בשורות השירים של יעקב ביטון, 
מבשרים על מה שנכון להתפלל בעדו. אך הפרא הוא גם המקונן בגופו של הנער, המפציע, 

שחור )אפריקאי, ערבי, יהודי־מרוקאי( ומואר. 

ט.

גידולי שפת האם )אינהָ דדָהָ(  תוכנית הקריאה בשיריו של יעקב ביטון עומדת בסימן 
ושיבושי שם האב )מַחְבְּרוֹת התְַּבוּסָה(. שמענו בהם תהודה למצבי המשבר )"פי הרחם", 
על  למדנו  לעולם;  בגוף האם( של המסורת, שמתוכם באה שירתו  ונפתח  מה שנשבר 
ומן  הקינה  מן  שהם  )דם(,  דממה  וקול  המיה  בה  שיש  בעברית,  תפילה  לערוך  כוחם 
העקדה. הרבה מן הפיגורות הללו נקשרות גם בשירי ספרו אֲחוֹתִי בּזַֹּהרַ,3 השואלים על 
ל", עמ' 23(  לֵּ תוּחוֹת וַאֲנִי מִתְפַּ האב ועל האם )"הֵיכָן הוֹרַי?" עמ' 11(, על התפילה )"עֵינַי פְּ
ועל גופֵי האפלה, על הנבראים הקדומים, ה"שחורים", ועל שפיכת הדמים. אך בספר זה, 

המיוחד לאהבת האחות, נכון היה לקרוא בוודאי עם שיר השירים ולדרוש על גניו:

דַּבְּרִי בִּי אָחוֹת

סַפְּרִי עַל הַגָּן הַהוּא )עמ' 10(

חֲזֹר?" עמ' 26(, שהוא הראשית וממנו  ן תַּ המשורר שואל בשיריו אל הגן האבוד )"לְאֵיזֶה גַּ
בָר", עמ' 26(. המשורר שואל ל"עֵדֶן" )"אֵיפֹה אָבַד הָעֵדֶן  ן הַהוּא זוֹהֵר דָּ האור )"עוֹד מִן הַגָּ
31(. ואכן, לפי כוחם יש לשירים אלה לשוב צעד  ח" )עמ'  כָּ נִשְׁ ן  ל"גַּ  ,)27 הַהוּא?" עמ' 
בּזַֹּהרַ  אֲחוֹתִי  באסופת  המסורת.  לתחומי  סרבן(  עיקש,   — "עקב"  שהוא  )צעד  לאחור 

השירים אכן שבים אל הגן:

כָּל עֶרֶב חָזַרְנוּ אֶל הַגָּן

שָׁכַחְנוּ אֶת הַטּוֹב וּמִן הָרַע )עמ' 35(

משוררים ממינו של ביטון, ההולכים בשדה המסורת, אין להם לטעות באשר לטיבם של 
גנים ממין זה, כגני שיר השירים, ואין להם לציירם כנווה שאנן, כארץ מובטחת, ילדות 
לה  ערבים  אינם  שהשומרים  גלמודה,  אהבה  חולת  אותה  של  כגורלה  וכדומה.  אבודה 

2017. כל הציטוטים שלהלן  גן: אפיק,  בּזַֹּהרַ, דרור בורשטיין )עורך(, רמת  אֲחוֹתִי  יעקב ביטון,  	3
לקוחים ממקור זה, אלא אם כן צוין אחרת. ההפניות מכאן ואילך יופיעו בגוף הטקסט.



גליל


 שחרי




233  מכאן, כ״ו, 2025

ואהובה ברח, שוררות גם בגנים אלה של שירי יעקב אפלה ואימה. אנו קוראים מייד: 
נּוֹת" באות בין  יְלָה" )עמ' 35(, ומן הגן הזה עולה קול נהמה, "חַיּוֹת מְשֻׁ ל הַלַּ תְאֹם עָלָה כָּ "פִּ
שורותיו, "מַלְכּוֹדוֹת" ושפיכת הדמים )עמ' 37(. ואין למשורר אלא להודות: "אֲנִי הַחוֹלִים" 

אַהֲבָתִי, שׁוֹכֵב" )עמ' 51(. )עמ' 32(. מדובר במחלת אהבה: "מֻרְעָל בְּ
רַח  פֶּ )"אֵין  רעילים  בוסר  פירות   ,)97 עמ'  רוּאָה",  פְּ בְעוֹלִים  הַגִּ )"עַלְוַת  פרא  גידולי 
ם יִפְרַח",  אֲנִיץ הַדָּ ה וּנְדִיפָה", עמ' 50(, פריחת הדם )"בַּ רְעֵלָה / קַלָּ יל", עמ' 8, "הַתַּ לְהַבְשִׁ
עמ' 68( — כולם נשזרים בשירי הגן של אֲחוֹתִי בּזַֹּהרַ, ואין למשורר להכחיש יתמות ועוני, 
מנת חלקם של יושבי הגנים, ולא את גורל הפליטים, המגורשים, המנודים, החיים מבוזים 

לשעריהם. אך על הגן ממונה שומר, וזו דרשתו:

הִכָּנְסוּ כֻּלְּכֶם

חַדְרִי מוּצָף קוֹרֵן סָבִיב

מְנוֹרָתִי עוֹלָה קָנֶה וּגְבִיע יְרֵחַ

לִקּוּטֵי דֶּרֶךְ שְׁכוּחָה

פְּרִי צָבוּט

וְלַעֲנָה )עמ' 91(

המשורר אכן נאסף בדמות זו — "שומר הגן" )עמ' 91( הפותח שעריו לכול, אך מי ישוב 
אֵנָה  רִי", עמ' 34(? נאמר: "תְּ פְעַת הַפְּ וייכנס בהם? )הקוראים, בוודאי.( ומה פרי גנו )"שִׁ
קוֹת וְאַבְקָנִים" )עמ' 34(, ופרחיו? "נוֹפְלִים"  ב מַר" )עמ' 37(, "צַלָּ דוּדָה" )עמ' 55(, "עֵשֶׂ שְׁ
34(. בגן זה )כי גם בארקדיה( המוות שורר, וסימני מחלה פשטו בו. משירי הגן  )עמ' 
של אֲחוֹתִי בּזַֹּהרַ היינו שבים כך לקרוא שוב ולראות בין שירי מַחְבְּרוֹת התְַּבוּסָה את "גן 
כי  ישיבתו  על  גירוש, המשער  או  פרֵדה  נסיעה,  בטרם  בגן  היושב  על  לוינסקי", ששר 
הייתה כישיבת הפליטים, שהם — הנודדים, העקורים, חסרי הבית — דווקא להם עומדת 
הזכות לישיבת הגן, שאין בה עדיין כל דופי, רוע או עוול, אלא חירות מוזרה, שחרור 

משררה, בטרם יחול עליהם הדין )עמ' 114-111(.
ומן  ביטון,  יעקב  של  בספריו  חל  שחורה  מרה  כגון  מה  דבר  כי  להכחיש  לנו  אין 
האפלה הזאת לבדה יש לשער את אפשרויותיו של האור המאיר בשיריו. אך איש אינו 
חושב להציע קריאה "דמונית" בשיריו, לטעון על אורו של לוציפר, המלאך הנופל )"זוֹרֵחַ 
המטאפיזית,  התוכנית  מן  משוחררים  שיריו  בעולמו.  לכאורה  החל   ,)78 עמ'  פִילָה",  נְּ בַּ
ואין לייחס להם נוסחה גנוסטית. לאור זה יש נוסח אחר, מקראי ובה־בעת ביתי, פשוט 

א וּמְנוֹרָה" )עמ' 46(.  סֵּ לְחָן כִּ ה שֻׁ להחריד: "מִטָּ

י.

ה גְדוֹלָה",  זכור לנו הפסוק מספר מלכים המספר על האכסנייה לאלישע, שעשתה לו "אִשָּׁ
השונמית )מנשות שנם( שייחלה להכניסו בביתה, כי ראתה שנמנה על המבורכים, מאנשי 



אם גדולה, שחורה: גופי המ















ס

ורת בשירתו של יעקב ביטון
















 מכאן, כ״ו, 2025 234

בֹאוֹ  א וּמְנוֹרָה וְהָיָה בְּ לְחָן וְכִסֵּ ה וְשֻׁ ם מִטָּ ים לוֹ שָׁ ה וְנָשִׂ א עֲלִיַּת־קִיר קְטַנָּ ה־נָּ האלוהים: "נַעֲשֶׂ
ה )מלכים ב ד 8(. מָּ אֵלֵינוּ יָסוּר שָׁ

נוטל  סופר,  או  כהן  ככליו של  במשכן  גם  ונזכרים  לנביא  הללו, המשמשים  הכלים 
המשורר למעונו. כי מה צריך אדם לקיטונו? מיטה לשינה, כיסא להסב בו לשולחן ומנורה 
להאיר. אך כלים אלה אף הם מתת האם הגדולה — שממנה גדל הבן לשירתו. פסוק זה, 
כדאי לראותו גם לפי פירושיו בספר הזוהר, שהוא מוסב על השכינה ועל תיקונה: "מטה 

ושלחן וכסא ומנורה. ארבע אלין, כלהו בשכינתא אינון" )ספר הזוהר ב, קלג ע"א(. 
בא מאמר הזוהר לומר כי הנאמר על מיטה, על שולחן, על כיסא ועל מנורה נאמר על 
השכינה ועל תיקונה, וכי סוד תיקונה הוא שעושים בשירה ובתפילה. ויש לשער כי מן 
הכלים הללו של פרשת הזוהר חשב המשורר לשאול לשירתו. וגם שאל מדמות השכינה, 
שהיא כדמות האחות — האהובה ממדרשי שיר השירים — לשיריו באסופת אֲחוֹתִי בּזַֹּהרַ. 
)או  ולא לטעון למשלבים אלגוריים  זה,  בפירושים ממין  רצינו להפריז  אך כאמור, לא 

שירים, כי האור השורר בהם הוא ביתי: גנוסטיים( בַּ

עַת עֶרֶב שְׁ

הַמִּטְבָּח זוֹהֵר

בַּחֲדָרִים )עמ' 53(

חדרי  אל  הכיריים?(  מן  המנורה,  )מן  המטבח  מן  פושט  הביתי,  האור  בשירים,  הזוהר 
חֶדֶר" )עמ' 54(. אף שהוא סב לדרכים, הולך אל הפרא  חדרים. המשורר מעיד, "אֲנִי עוֹד בַּ
ס" )עמ' 71(, המשורר עודו ספון  רְדֵּ ת אֱגוֹז", עמ' 87(, ונכנס "לַפַּ נַּ ויורד אל הגן )אל "גִּ
הפסוק  )כנוסח  השירים  שיר  לחללי  הם  אף  הנמנים  החדרים,  הילדות(.  )מימי  בחדרו 
לֶךְ חֲדָרָיו", א 4(, הם החללים הפנימיים של השיר. מדובר בחדרי האורחים,  "הֱבִיאַנִי הַמֶּ
חדרי השינה, חדרי הילדים, הנמנים באֲחוֹתִי בּזַֹּהרַ, ובהם נרקמות עלילותיו הדקות )חלקן 
עורך  שבו  הזה,  החדר  גם  נמנה  האלה  החללים  ועם   — המשורר  של  פרומות(  באמת 

המשורר שולחן לתפילה: 

אֵלּוּ פִּרְקֵי תְּפִלָּתִי:

שֻׁלְחָן כִּסֵּא וּמְנוֹרָה )עמ' 84(

יא. 

אך מי ישמע תפילתו? מלאך, אולי. 
הוא  לשירתו  כי  להנחה  נענתה  ביטון  יעקב  של  בשיריו  שלנו  הקריאה  תוכנית 
מחסור  בסימן  עומדת  במקומות ששירתו  דווקא  וכי  המסורת,  מתחומי  שאריות  נוטל 
וחשה  המסורת  מגופי  ניכור(  )עד  מרחק  על  מעידה  ששירתו  במקומות  והתרוששות, 



גליל


 שחרי




235  מכאן, כ״ו, 2025

במצבי המשבר )הפירוד, הקטיעה(, דווקא בהם חלה בה התעוררות, והיא שבה לחדש את 
זיקותיה. היכן שדבר אינו יכול להימסר עוד, היכן שהשבר עצמו שורר, נעשה חלל פנוי 
לשירה; מן החלל הזה שירתו מתחדשת. וכיצד? כי יש לה כוח עדיין לאסוף — רשמים, 
זיכרונות מימי הילדות, קווים דקים של ניסיון, ולשמוע תהודות מן החלל הריק. קווים 
אלה, מקצתם מינוריים להפליא, נכתבים על "שברי הלוחות" של המסורת. שירתו של 
ה גְדוֹלָה"( יש לו שולחן  ביטון גדלה על גופה של האם הגדולה. בתחומה )במעונה של "אִשָּׁ

וכיסא, ומנורה — להאיר לשירתו.
והמלאכים? גופי השירה הגדולים של המסורת השתתקו, ואם הם שבים לשורר הם 
מתגלים בדרך כלל כפיגורות אלגיות, ליריות להפליא וקודרות, כגון מלאכיהם של רילקה 
ואלברטי. בשירה העברית החדשה הם מפציעים מפעם לפעם כגופי תהודה לאותם מזמורי 
תהילה ותשבחות שפסקו ברקיעים ולקינות שאינן חדלות על חורבן הבית. במעמד זה 
יש להם גם להישמע בשיריו של יעקב ביטון, כשהמשורר מתלבש בגופם: "הָיִיתִי חֶלְקוֹ 

ל מַלְאָךְ" )עמ' 127(. הֶעָיֵף שֶׁ

יב.

ביטון.  יעקב  של  בשיריו  האחרון  ואינו  היחיד  אינו  בשירים  השורר  האלגי  הטון  אך 
ההתכנסות המלנכולית, הנסיגה, מצבֵי הדומם, הקטיעות והקיצוצים החלים ברבות מן 
גופי המסורת )המלאך העייף( — כל אלו הם ביטוי למצבה  השורות, ההשתתקות של 
הרוחני של העברית, שסיבותיה לקינה ולקובלנה רבות; האם תיתכן שירה שלא חלים 
בה מתמיד קווי משבר ממין זה? אך הקו הלירי, האלגי, אינו היחיד בשיר. זאת ועוד: מן 
השירים הללו, כבר הערנו, חלה גם התקוממות. בשיריו של ביטון אנו חשים בכוח, בנכון 
להתעורר. יש לנו הרשות לשוב ולהאזין לקולות האלה, לקווים הריתמיים של שפת אם 
גדולה, שחורה, לתיפופים, לרעד האיברים, לתוכחות וללחישות המשביעות את העברית 

ב"עגיל ברונזה":4

בעבור עגיל ברונזה פרהיסטורי יסחרו בדמכם כשקי קקאו

כל ברבורי האוונגליון — יש להם היסטוריה, שליחות וצימאון עצום 

הם יגיעו מהאוויר לכל מקום בסוואנה, יבעירו את כל בתי הקש הקטנים שבניתם

הם גייסו את כל החומר החי והדומם לקרנבל הבעילה הזה 

האודה הזאת לאפריקה )"אפריקה מתה!!!"(, האודה ליבשת השחורה הנבעלת בידי סוכני 
השבים  חדש  ממין  קולוניאליים  סוכנים   — אֻחָרִים"  הַמְּ לִיחִים  ְ "הַשּׁ החדש,  האוונגליון 
לשדוד את שנותר לאחר מות האם הגדולה )"אחרי מותה של האם האדומה"( — האודה 
הזאת קמה להראות את פניה לנוצרים, שעודים שבים )התיירים הנוסעים לסוואנה(. וכך 

יעקב ביטון, "עגיל ברונזה", פנים 58 )אוגוסט 2012(, עמ' 93-90. 	4



אם גדולה, שחורה: גופי המ















ס

ורת בשירתו של יעקב ביטון
















 מכאן, כ״ו, 2025 236

היא שרה, בגוף זה, ב"פרווה" עם "ניבים", עם "ריקודי הפרא בין השיחים", באופל העור 
ובאור הסתם, בחוש הקצב "המפותח" )עם "הראפ והכותנה"(, להדהיר את הדם. אך מניין 

גואה האודה השחורה הזו, הראפ, שירת גופי האפר?

עכשיו המטמון היהודי הזה

גואה עמוק מהסוואנה 

הקוראים בשיר זה חשים עוד בכוח שיש לעברית )"המטמון היהודי"(, הכוח שנותר לה 
— מן המסורת — להראות פנים לבריאה.

גלילי שחר, אוניברסיטת תל אביב, אוניברסיטת הומבולדט ברלין


