
7  מכאן, כ״ו, 2025

אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: 

היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע 
קנז והקשריה הקליניים*

שני סמאי־מוסקוביץ' 

בפני אחיותי — וכך היה במיוחד לפנים — הייתי לעתים קרובות 
אדם שונה לגמרי משהייתי בפני אנשים אחרים. עשוי בלי־חת, 
אדיר־כוח, מפתיע, נפעם כמו שאני בדרך־כלל רק בשעת כתיבה. 
קפקא1

הקריאה המוצעת במאמר זה מזמינה לגילוי רבדים מחודשים בטקסט ספרותי ובווינייטה 
טיפולית באמצעות מושג ההיעשות )devenir( של ז'יל דלז ופליקס גואטרי. ההיעשות,2 
ויצירת דבר מה חדש, בדגש  ובלתי מתווך  ייחודי  כוללת חיבור  מושג מפתח בהגותם, 
במונחים  עליה  נוח לחשוב  אותו.  מכירים  כפי שאנו  מולרי, שלם,  סובייקט  אובדן  על 
של סימביוזה המייצרת מטמורפוזה, היעשות־אחר. במאמר הנוכחי אציע פיתוח ספציפי 
הסיפור  של  טקסט  צמוד  ניתוח  אציג  כך,  לצורך  היעשות־אחות.  המושג:  של  ומקורי 
הפסיכואנליטיקאי  שמתאר  טיפולית  סיטואציה  אבחן  קנז,  ליהושע  הֶנריק"  של  "סודו 
מייקל אייגן, ואצביע על תהליכי ההיעשות־אחות בסיפור ובטיפול. המאמר מדגים כיצד 
הסיפור שופך אור חדש על הווינייטה הטיפולית ומעשיר את ההתמודדות עם הלקונה 
הקיימת בהמשגה הפסיכואנליטית בנוגע ליחסי אחים. ההיעשות־אחות מכוננת אזורים 
נפשיים אחוותיים קריטיים להתפתחות הנפשית המשלבים בין האישי לפוליטי, והתנאים 

מאמר זה מבוסס על פרק מעבודת הדוקטור שנכתבה בהנחייתה של פרופ' דנה אמיר באוניברסיטת  	*
חיפה. תודתי לה על האמונה ועל האופק הרחב שפרסה בינינו, שאפשר תנועה משותפת ומכוננת 
על גלי ההיעשות. תודתי נתונה גם לפרופ' מיכל בן־נפתלי על ההזמנה המתמדת לחשיבה ולתעוזה 
במחוזות חדשים, ולד"ר אייל דותן על סקרנות בלתי פוסקת, דיונים מאירי עיניים וליווי לאורך 
והתבונה  המסירות  על  האנונימיים  ולקוראים  סוקר־שווגר  חנה  לפרופ'  נוספת  תודה  הדרך.  כל 

המעמיקה שסייעו לדייק ולהנהיר את המאמר.
פרנץ קפקא, ]21 ביולי 1913[, יומנים, כרך א: 1913-1910, מגרמנית: חיים איזק, מאכס ברוד )עורך(,  	1

ירושלים: שוקן, 1978, עמ' 243.
 Gilles Deleuze כאן:  בהרחבה  ונידון  כולה,  וגואטרי  דלז  של  התאוריה  לאורך  נשזר  זה  מושג  	2
and Felix Guattari, “1730: Becoming-Intense, Becoming-Animal, Becoming-

 Imperceptible...”, A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia, Brian Massumi
(Trans.), University of Minnesota Press, MN: Continuum, 2007, pp. 232-309



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 8

כן,  נידונים במהלך הקריאה. כמו  וברמת השפה,  הייחודיים להיווצרותה, ברמת התוכן 
בכך  ומאפשרת  מגדרית,  ודיכוטומיה  נפוצים  אדיפליים  מבנים  ממירה  היעשות־אחות 
לפרוע את סדרן של הייררכיות אידאולוגיות והגמוניות, וליצור התנסויות מחודשות הן 

ברובד הנפשי הן בזה הפוליטי.
יהושע קנז, יליד פתח תקווה )2020-1937(, החל לפרסם את סיפוריו בראשית שנות 
השישים, וכתיבתו לא זכתה להיכנס באופן מיידי לקאנון הספרות העברית. נעמה צאל 
הסבירה זאת בכך שקנז, לטענתה, התווה נתיב המאפיין קבוצות מן השוליים, וחתר תחת 
הצופן הפואטי המרכזי של סופרים דומיננטיים מהשנים הללו.3 מיכאל גלוזמן מציין כי 
מעמדו של קנז בשנות השישים והשבעים היה שולי למדי, כי כמעט לא זכה בתקופה זו 
להתייחסות ביקורתית מחקרית; וכי רק בראשית שנות השמונים החל לזכות בהערכה 
רבה.4 מאמר זה מוסיף אפוא נדבך על גוף המחקר הענף הקיים כיום על קנז, ומציע דגשים 

שונים בקריאת סיפורו, לאור ההגות הדלז־גוואטריאנית.
"סודו  וההתבגרות.  הילדות  בתקופת  כולו  ממוקם  מומנט מוסיקלי  הסיפורים  קובץ 
לחברו  המספר  בין  היחסים  במערכת  מתמקד  הסיפורים,  מארבעת  השני  הֶנריק",  של 
וכן  וַאנדה,  לאחותו  הנריק  שבין  האחאיים  היחסים  של  ונפתלותם  בעוצמתם  הנריק, 
בהשפעתה של וַאנדה על המספר.5 הסיפור מתרחש בחיפה בימי המנדט הבריטי. בפתחו 
כדרכו  פצצות.  רסיסי  ב"ברוגז",  המצויים  והמספר,  הנריק  החברים  שני  יחדיו  אוספים 
נפרסים בפנינו גם סיפורים אחרים בצד המעקב הצמוד והחשוף אחר הקשר  של קנז, 
החברי המורכב, ואלו מלמדים אותנו על מבנה הקשרים המשפחתיים, על היחס בין בני 
נוכחותם  הוויית  ועל  היהודי  ביישוב  היום־יום  חיי  על  האנושי,  בפסיפס  שונות  עדות 
של הבריטים. דמותה של וַאנדה מרכזית במהלך הסיפור, והיא זוכה לתשומת ליבן של 
דמויות רבות אחרות כגון הנריק, המספר, ההורים והחיילים הבריטים. המאמר הנוכחי 
מציע נקודת מבט שהיא בו־זמנית רחבה וצרה; הנעה בין שדות שיח שונים — הספרותי, 
הפילוסופי, והפסיכואנליטי — ובו־זמנית מתמקדת בנימי־נימיה של השפה המכוננת את 

ייחודיות התהליך הנפרס בסיפור. 
דלז  ברוח  לקוראו  אותנו  המזמין  קנז,  של  הייחודי  כתיבתו  סגנון  בסקירת  אפתח 
שבהן  סצנות  אסקור  להגותם.  הקרדינלי  ההיעשות,  מושג  לאור  ובמיוחד  וגואטרי, 
ה"היעשות־אחות" בולטת בסיפור, ואראה כיצד הן משנות את חוויית קריאת הטקסט 
החתירה  מהלכים:  חמישה  מהסיפור  אחלץ  ההיעשותית  הקריאה  באמצעות  הספרותי. 
תחת האדיפלי וההגמוני; חוויית הריבוי כפריעה של דיכוטומיה מגדרית; המעקב אחר 
בלשון  לפוליטי; השימוש  בין האישי  חיבור  כמכוננת  הדה־טריטוריאליזציה של השפה 

ירושלים:  )עורכת(,  בן־נפתלי  יהושע קנז, מיכל  הם דיברו בלשונם: הפואטיקה של  נעמה צאל,  	3
מאגנס, 2016.

כפויה  גבריות  על  ישראלי':  שנהיית  יודע  לא  עוד  הוא  יהודי,  עוד  שלך  "'הגוף  גלוזמן,  מיכאל  	4
בהתגנבות יחידים ליהושע קנז", חן שטרס וקרן דותן )עורכות(, יופיים של המנוצחים: ביקורת 

ומחקר על יצירתו של יהושע קנז, תל אביב: עם עובד, 2016, עמ' 512-481.
יהושע קנז, "סודו של הֶנריק", מומנט מוסיקלי, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1995, עמ' 45-23. כל  	5

הציטוטים שלהלן לקוחים ממקור זה, וההפניות מכאן ואילך יופיעו בגוף הטקסט.



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







9  מכאן, כ״ו, 2025

"הוא" לזימון מרחב להיעשות; והחלופה לקשר נֵירוטי בדמותו של קשר מבוסס אזורי 
יחשוף ממד  כל מהלך  מילוט חברתי־פוליטי.  קו  וחברתיים, המאפשר  נפשיים  "סכיזו" 

אחר לקריאת הסיפור ולעבודה עם ההגות הדלז־גוואטריאנית. 
אחאות,  ליחסי  הנוגעת  הפסיכואנליטית  הלקונה  את  בקצרה  אסקור  מכן  לאחר 
ובאמצעות וינייטה טיפולית קצרה אדגים את התנועה שבין ההיעשות־אחות הספרותית 
בשדה  ולקונות  אזורים  מחדש  ולרבד  להעשיר  תסייע  זו  תנועה  הפסיכואנליטית.  לזו 
הקליני. בסיום המאמר אחזור לבחינת ייחודיותם של יחסי האחים ולקריאה ההיעשותית 
בסיפורו של קנז, ואדון בנתיבי ההיעשות כמזמנים אופקים חדשים לקריאה לאור ההגות 

הדלז־גוואטריאנית. 

כתיבתו המינורית של קנז

האיכויות המינוריות בכתיבתו של קנז מתבטאות באופנים שונים, המזמינים לקריאתה 
פיזור  סיפוריו:  של  המרובד  אופיים  את  ממפה  למשל,  שטרס,  חן  וגואטרי.  דלז  ברוח 
המוקד הסיפורי בין דמויות וקווי עלילה שונים; תנועה מתמדת בין אוניברסלי לפוליטי 
ומודרניסטיים;  נטורליסטיים  ריאליסטיים,  מרכיבים  בין  שילוב  ואסתטי;  אתי  ובין 
הימנעות מסימבוליזם ואלגוריזם ומבניית מערך פסיכולוגי או אידאולוגי מפורש.6 יוסף 
אורן, מצידו, מתאר כיצד עלילותיו של קנז נפוצות לכל עבר ברומנים שלו, וכיצד אפשר 
לקרוא בהם כמה פרשיות מקבילות המחוברות, לכאורה, רק בקשר חיצוני, כגון מקום 
"פיזור המרכז",  העיקרון הסטרוקטורלי של  לוי את  נילי  מציינת  לכך  בדומה  משותף.7 

המתבטא הן בפיזור הדמויות הן בפיזור העלילות.8
החברתי  בין  תנועה  שטרס  מוצאת  מוסיקלי  מומנט  הסיפורים  בקובץ 
של  פנימית  לחקירה  חיצונית  מציאות  עם  יחסים  בין  תנועה  וכן  לאקזיסטנציאליסטי, 
ה"אני". את שלושת הסיפורים הראשונים שבקובץ, ובהם "סודו של הֶנריק", היא קוראת 
כסיפורי חניכה כפולים: תהליך גילוי העולם ומאבק לפשר בין "אני" מתהווה לבין החברה 
ה־ לז'אנר  )השייך  האומן  של  התהוותו  וסיפור   ,)Bildungsromanה־ לז'אנר  )השייך 
Künstlerroman(. אלו מתרחשים על רקע תקופת היישוב הארץ־ישראלי שלפני הקמת 

המדינה, ולכן עסוקים גם בחניכה של הסובייקט הציוני.9 
זכו  ייחודי בקורפוס הספרותי,  סגנון כתיבתו ושפתו של קנז, שקנו לעצמם מעמד 
לתשומת לב בקרב הפרשנים ומבקרי הספרות. דן מירון מציין שלוש תכונות המייחדות 

חן שטרס, "התגנבות יחיד: על התקבלות יצירתו של יהושע קנז", שטרס ודותן, הערה 4 לעיל, עמ'  	6
.50-19

אהבות  'מחזיר  קנז:  יהושע  של  ספרו  על  האמיתיים':  ל'חיים  הכיסופים  "קרבנות  אורן,  יוסף  	7
קודמות'", מאזניים עב, 6 )מרץ 1998(, עמ' 30-26.

נילי לוי, מרחוב האבן אל החתולים: עיונים בסיפורת של יהושע קנז, תל אביב: הקיבוץ המאוחד,  	8
.1997

שטרס, הערה 6 לעיל. 	9



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 10

השולי,  האנושי  לזולת  ביחס  ורגישות  סקרנות  דורו:  בני  שאר  של  מזו  כתיבתו  את 
יַשרות, ותרבות כתיבה מאוזנת הסולדת מראוותנות.10 אורן מציין את גישתו החקרנית 
של קנז לחיים, המאופיינת בכתיבה ריאליסטית ומדויקת ונובעת מנכונותו לבוא במגע 
גילויי טבע האדם )כגון מיניות  עם פניה הקשים של המציאות )כגון עוני וחולי(, עם 
ונטייה להרהרנות(, ועם צדדיו הסותרים של הקיום )אהבה, בדידות ומוות(.11 עודד ניר 
התייחס לסגנון הכתיבה הפוסט־מודרני הייחודי של קנז,12 ובאשר לאיכויות השפתיות 
גורביץ' את המעבר של הדגש הספרותי  בספרות הפוסט־מודרנית הישראלית ציין דוד 
את  ממלאה  שאינה  בטוחה,  והבלתי  המודולרית  השפה  אל  )המתפורר(  הסובייקט  מן 

הציפיות החברתיות והתקשורתיות.13
צאל, הדנה בקשר שבין שפתו של קנז לבין המהלך הנרטיבי בסיפוריו, מוליכה אותנו 

צעד נוסף אל הפואטיקה המינורית שלו:

משהו לא מפוענח, לא מובן עד הסוף, ייוותר תמיד בינות למשפטים, לפסקאות ולפרקים 

הכתובים עברית נהירה לעילא ]...[. התקינות המושלמת של העברית הקנזית היא תקינות 

לא מבויתת. הלשון של קנז נקייה תמיד מכל טעות, מכילה בתוכה תמיד, גם איזה חותם 

עיקש של זרות. לשון התקינות הגמורה של קנז, שאף פעם איננה מממשת את הפירוק 

והשבירה אלא רק מקפידה לסמן את קווי הגבול שסביב היעדרותם, תיוותר תמיד עם 

המעשה  של  תוכו  בתוך  להטריד,  שימשיך  הד  עם  מעוכלת,  לא  זרות  של  שקט  תוואי 

הלשוני הלינארי, הלא מופרע, של הסיפור.14 

בקריאת הסיפורת של קנז קיים מתח תמידי בין פרשנות המדגישה את הפן הפסיכולוגי־
אישי שבה לבין זו המתייחסת לרבדיה הפוליטיים־חברתיים. במבט ביקורתי על התגנבות 
יחידים, למשל, מציע דרור משעני כי נוצרה הייררכיזציה בין שני סוגי רומנים, וכי ניכרת 

העדפה פרשנית לקריאת הספר כרומן מטאפיזי על פני קריאתו כרומן חברתי.15 בדומה 
לכך, גם "סודו של הֶנריק" זכה לכמה קריאות מרתקות, שבכולן ניכרת העדפה של הגוון 
פסיכואנליטי  מבט  המציעות  הקריאות  אך  החברתי־פוליטי.  פני  על  האישי־פסיכולוגי 
מניחות רובד אוניברסלי מטאפיזי שעלול לפספס את הדגשים הייחודיים לטקסט. קריאה 
בקריאות  שעלו  לתמות  ושונה  נוסף  ריבוד  תציע  זאת,  לעומת  סכיזואנליטית,  מזווית 

קודמות של הסיפור. 

דן מירון, "מן השוליים אל המרכז ובחזרה", שטרס ודותן, הערה 4 לעיל, עמ' 97-86. 	10
אורן, הערה 7 לעיל, עמ' 30-26. 	11

 Oded Nir, “Israeli Literature and the Time of ‘post-post-Zionism’”. CLCWeb 21, 2 	12
(2019), http://docs.lib.purdue.edu/clcweb/vol21/iss2/10

דוד גורביץ', פוסטמודרניזם: תרבות וספרות בסוף המאה ה–20, תל אביב: דביר, 1997, עמ' 245. 	13
צאל, הערה 3 לעיל, עמ' 113-112. 	14

דרור משעני, "מולדת אבודה: על עיצוב המזרחיות ועל תפקידיה ברומן התגנבות יחידים ליהושע  	15
קנז", שטרס ודותן, הערה 4 לעיל, עמ' 480-460.



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







11  מכאן, כ״ו, 2025

מודל הסכיזואנליזה שהציעו דלז וגואטרי, יש בו מעין חלופה למודל הפסיכואנליזה.16 
ומחייב  ופוליטיים על אלו הפסיכואנליטיים,  ומבנים חברתיים  הוא מוסיף מוטיבציות 
המשגתי  מודל  לאפשר  הסכיזואנליזה  של  מטרתה  מגוונים.  ידע  שדות  עם  עבודה 
כטיפולית  המוגדרת  באופן החורג ממטרה  ובני אדם,  ארגונים  גופים,  להתנהלותם של 
בעיקרה. בהתמקדותי במושג ההיעשות אתחיל אפוא בשאלות מהי היעשות וכיצד היא 

ממומשת בסיפור. 

קריאה דרך הפריזמה של היעשות־אחות 

הסיפור "סודו של הֶנריק" הוא השני בארבע הנובלות של מומנט מוסיקלי ליהושע קנז. 
הפליט.  והנריק,  המושבה,  בן  המספר,  ילדים:  שני  בין  חברות  נרקמת  הסיפור  במהלך 
העלילה מתרחשת בחיפה בימי המנדט הבריטי, ומתארת את מערכת היחסים המורכבת 
שנוצרת בין השניים, ואת התייחסותם והקשר שלהם לאחותו של הנריק, המתרועעת עם 
חיילים בריטים. כמו כן נוכח ההקשר הפוליטי שבו הסיפור מתרחש: מערכת יחסיו של 

המספר עם הוריו קשורה באופן בלתי נפרד למעורבות האב בצבא הבריטי. 
בהתאם לדרכו של קנז, הנוהג לשזור כמה קווי עלילה זה בזה, גם כאן מעורבבים 
וכרוכים זה בזה סיפור החברות, מערכות היחסים המשפחתיות והמצב החברתי והפוליטי. 
עד כה נקרא הסיפור ופורשׁ מזוויות שונות, שמהן אפשר לחלץ באופן סכמטי שלוש תמות 
עיקריות: סיפור חניכה והתבגרות — מעבר מחיק המשפחה לעבר סוציאליזציה; התמודדות 
עם ה"אחר" הארץ־ישראלי; והיחשפות לרזי המיניות והאסתטיקה. וכפי שאראה מייד, 
הֶנריק" מזמינות אותנו להתחקות אחר תמה חדשה,  שתי סצנות עיקריות ב"סודו של 
היעשות־אחות בסיפור. כאמור, ההיעשות היא תהליך מתמשך ודינמי של תנועה רציפה 
והשתנות, חיבור ישיר וייחודי היוצר ישות חדשה, שחורגת מהגדרת הסובייקט השלם. 
ההיעשות פועלת לכיוון המינורי מבחינה פוליטית, ומתרחשת בתווך שבין שתי תנועות 
סימולטניות: האחת, התרחקות מהמז'ורי, והאחרת, התרוממות מהמינורי. כפי שנראה 
בהקשר ההיעשות־אחות — היעשויות־אחר, מטמורפוזות, נוצרות סביבנו כל הזמן, אך 

חושינו אינם מורגלים בזיהויָן ואיננו מפנים את תשומת הלב אליהן.
בעבודתו,  מאוד  מוקדם  משלב  דלז  את  מלווה  ההיעשות  מושג  כי  מציין  מאי  טוד 
ואף מגלם בחובו, במרוכז, את כלל תפיסתו הפילוסופית.17 טביעת מונחים היא קריטית 
וגואטרי; בדומה לאופן שבו הם תופסים את הפילוסופיה, ההיעשות  דלז  בהגותם של 
יוצרת, תורמת ומשפיעה  אינה רק מתארת את מצב העניינים או מסבירה אותו, אלא 
על החיים עצמם. היקום כולו, גורס אייל דותן, מצוי בתהליכי היעשות בלתי פוסקים, 

 Gilles Deleuze and Felix Guattari, Anti-Oedipus: Capitalism and Schizophrenia, 	16
 Robert Hurley, Mark Seem, and Helen R. Lane (Trans.), Minneapolis, MN: University

of Minnesota Press, 2005
 Todd May, “When is a Deleuzian Becoming?” Continental Philosophy Review 36, 2 	17

(June 2003), pp. 139-153



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 12

כגון שינוי, סימביוזה, התמרה ואסימילציה.18 כל היעשות היא סינגולרית וייחודית, והיא 
מממשת קו מילוט של תשוקה חסומה החומקת מן המשולש האדיפלי )השלט בפרשנות 
למערכות יחסים אנושיות או ליצירות ספרותיות(. בסיפור שלפנינו ההיעשות־אחות של 
הנריק מתוארת דרך עיניו של המספר, חברו, והשפעותיה מתחילות להיווצר במשולש 

הנרקם בין הנריק, אחותו וַאנדה והמספר.
בסצנת ההיעשות הראשונה, המתרחשת בקפה פנורמה לרקע נעימות ריקוד שמנגנת 
התזמורת, בוחן המספר את פניה של וַאנדה ומנסה להסביר לעצמו את יופייהּ כפי שחוו 

אותו הוריו, ודבר מה טורד את מנוחתו וגורם לו אי־נוחות: 

כהה  גון־פניה  היה  כאחיה,  שלא  דקים.  ופניה  ומסולסל,  חום  היה  ואנדה  של  שערה 

דקיקות  שחורות,  גבות  ושתי  באודם  ומשוחות  צרות  שפתיה  מחודד,  סנטרה  במקצת. 

ומקומרות הדגישו את עיניה הגדולות, הכהות, הנוצצות בברק מיוחד. אמרתי בלבי כי 

עיניה, בעיקר עיניה של ואנדה, הן סימני יופיה, ברקן המיוחד וריסיה הכהים, המשרים 

כמין צל על פניה כשהיא משפילה את מבטה אל השולחן. וכן שערה המסולסל, השופע, 

והעגילים הזוהרים בתנוכי אוזניה, המשמשים כמין מסגרת לעיניים. ניסיתי גם להסביר 

לעצמי את יפי פיה, שכן מקובל היה עלי שהוא יפה, ככל דבר אחר בואנדה, אך הוא גרם 

לי אי־נוחות כלשהי, עורר מין דאגה עמומה שלא ידעתי את סיבתה: השפתיים הצרות 

המשוחות באודם עז והסנטר הצר המחודד. ]...[ לא נלאיתי להעלות תירוצים ושיקולים, 

אך משום־מה נראו לי פיה וסנטרה של ואנדה שייכים לפניו של מישהו אחר ומאיימים 

על שלמות היופי של פניה האמיתיים, המסתתרים מאחריהם. על כן גם הפריעו לי למצוא 

הסבר שלם לקביעתם של הורי ולהיות בטוח כי נקלטה בי היטב.

עד שהבריקה במוחי התגלית כי שפתיים אלו וגם הסנטר המחודד הם שפתיו וסנטרו של 

יופיים, וזכר הבוקר ונפילתי מאופניו שב ועלה  הנריק שנטפלו אל פניה כדי לסלף את 

בי לאחר שנשתכח לגמרי. וכשהתרכזתי שוב לבחון את יפי פניה של ואנדה כאילו נפרע 

כל סדרם וצריך הייתי להתחיל הכל מחדש: השיער, הגבות, העיניים, העגילים... לארגן 

שוב את כל המתכונת ואת הצדקתה. אך שוב לא יכולתי לאחות את היופי הזה שנהרס, 

לשחזר את הסוד שנגלה לי לרגע ומייד אבד. ופתאום נפגשו עינינו משני קצות הגן של 

בית־הקפה. )עמ' 36( 

תווי הפנים של וַאנדה והנריק התערבבו זה בזה, פרעו את הסדר הטוב. קביעתם של הורי 
כליל — במהלך מה שניתן  נפרעו  והשתאותם ממנה  וַאנדה  ליופייהּ של  בנוגע  המספר 

לכנות כאן "היעשות־אחות". 
לחלון  מבעד  וצופים  הקפה,  בית  בגן  והנריק  המספר  מסתתרים  השנייה  בסצנה 
ולא  פניהם,  בזרועות אחד החיילים הבריטים. הפעם הבעות  בוַואנדה הרוקדת חבוקה 
תווי פניהם, הן המתערבבות לבלי הכר. המספר מתאר כי הנריק "היה כאחוז־קסם" )עמ' 

42(, ובהמשך: 

אייל דותן, "מי אתה גרגור סמסא?" אות 1 )סתיו 2010(, עמ' 131-123. 	18



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







13  מכאן, כ״ו, 2025

אחותו  את  בראותו  בעיניו,  ומסירות  רוך  של  מבט  אותו  היה  ושוב  פנימה  הביט  שוב 

וזקף  הצידה,  פניו  את  היטה  עמה  יחד  בכרית־הפודרה.  בפניה  ומתקנת משהו  מוסיפה 

את הסנטר, כאילו ביקש לעזור לה במלאכת ההתאפרות, בדומה לאמהות המחווֹת בפיהן 

על הפעוט  יקלו  הן מקוות שכך  ואולי  תינוקן  את  לעיסה בשעה שהן מאכילות  תנועת 

אחר  וחייל  ממקומה  קמה  הקטנה,  הקופסה  את  לתיקה  החזירה  ואנדה  מזונו.  בבליעת 

ניגש עמה אל הדלפק. הם קיבלו שתי כוסות משקה ועמדו לשתות, לדבר ולצחוק. הנריק 

והעלה ארשת תמיהה  צחוקה  בעת  חייך עמה  עצמו בהבעות־פניה,  את  המשיך לשתף 

כאשר שאלה היא משהו וחיכתה לתשובת החייל. )עמ' 43(

היעשות־אחות. המילה  תווי הפנים והבעותיהן ממחישים את המהלך המוחשי המתהווה בַּ
הן בלשון  וניתן להתייחס אליהן  כפול,  מילים שמינן הדקדוקי  "פנים" שייכת לקבוצת 
נקבה הן בלשון זכר. כמו כן, צורתה הדקדוקית היא צורת רבים, גם כשהיא מתייחסת 
לפרט היחיד. "ריבוי תמידי" )plurale tantum( של מילה נידון בשדה הבלשנות, ונוגע גם 
במושג ה"ריבוי" )multiplicity( שמזכירים דלז וגואטרי. מושג זה, החומק מהדיכוטומיה 
והניגוד שבין יחיד )one( למרובה )multiple(, מגדיר את הריבוי כשלעצמו: לא רסיסים 
או מקטעים של אחדות שאבדה או שאליה שואפים, ולא חלקים המרכיבים שלם.19 אם 
כן, במשמעות הבלשנית של המילה "פנים" שני מאפיינים מהותיים של ההיעשות־אחות, 
אח  לרבים.  יחיד  בין  וערעורה  לנקבה  זכר  בין  הדיכוטומיה  ערעור  בהמשך:  שיורחבו 
ואחות, נער ונערה, הם הבסיס להיווצרות דבר מה חדש, שאינו זכר ואינו נקבה. הריבוי 
נים מלמד על התבוננות וחקירה של המצוי בחיבור האינהרנטי בין היחיד  פָּ בַּ המתבטא 
לרבים, הפרט)ים( והחברה. אין המדובר כאן בפרטים בודדים, המייצרים חברה מרובת 

פרטים, אלא בזרמים שונים השלובים זה בזה, ואי אפשר להפרידם. 
שתי הסצנות הללו ילוו אותנו לאורך הקריאה כולה, ויסייעו בחילוץ חמש התמות 

העיקריות שעליהן אעמוד בסעיפי המאמר. 

החתירה תחת האדיפלי וההגמוני
ורון  זגורי־אורלי  הפסיכואנליטית?  זו  את  הסכיזואנליטית  ההתבוננות  מעשירה  כיצד 
מציינים כי דלז וגואטרי זיהו שתי נקודות שבהן הפסיכואנליזה מגיעה למבוי סתום: היא 
אינה מצליחה לגעת בסינגולרי, מפני שהיא נתלית בפיגורות או סטרוקטורות אדיפליות; 
רק  מתמקדת  שהיא  מפני  הליבידו,  של  החברתיים  ההקשרים  את  חושפת  אינה  והיא 
את  הדגישו  קנז  של  לסיפורו  מהקריאות  רבות  לכך,  בדומה  המשפחתיים.20  בהקשרים 
בחשיפת  ומיעטו  האדיפליות,  בסטרוקטורות  הנתלות  הפסיכואנליטיות  המבט  נקודות 
המשפחות  שתי  כי  נראה  סכיזואנליטית  בקריאה  הליבידו.  של  החברתיים  ההקשרים 

Deleuze and Guattari, Thousand Plateaus, הערה 2 לעיל, עמ' 32. 	19
רפאל זגורי־אורלי ויורם רון, "הקוף של קפקא: הקדמה לספר 'קפקא — לקראת ספרות מינורית'",  	20
ז'יל דלז ופליקס גואטרי, קפקא — לקראת ספרות מינורית, מצרפתית: רפאל זגורי־אורלי ויורם 

רון, תל אביב: רסלינג, 2005, עמ' 26-7. 



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 14

שבסיפור פורעות יחדיו, כל אחת בדרכה, את הסדר האדיפלי, וההיעשות־אחות חותרת 
תחת המבנה האדיפלי. בפשטות: נדמה כי הקשר בין האחים משמעותי יותר מהקשר עם 

ההורים.
במהלך הסיפור נראה כי המספר — שייתכן שהיותו בן יחיד תרמה לכבילתו בעולם 
שהוריו  הנריק,  לבין  בינו  הנרקם  הקשר  באמצעות  חדשים  עולמות  מגלה   — האדיפלי 
המספר,  אבי  של  סמכותו  על  מערער  הנריק  יחסית.  מצומצם  באופן  בסיפור  מוזכרים 
ובמובן זה פורע באופן ישיר את הסדר האדיפלי: "'אולי אבא שלך לא יודע', השיב הנריק 
לו  האמנתי  ולא  שתקתי  ואני  מאליו,  מובן  אף  ואולי  בהחלט  אפשרי  כדבר  בפשטות, 
עוד" )עמ' 32(. במהלך הסיפור מורגשת התנועה ההיעשותית שמובילים הנריק ואחותו, 
הרחוקה מן המשולש האדיפלי הרווי, שבו שרוי המספר. כפי שנראה בהמשך, הקריאה 

הסכיזואנליטית תסייע לחשוף גם את ההקשרים החברתיים־פוליטיים של הליבידו.
רבדים  כעת  נחשפים  כה  עד  הסיפור  נקרא  שלאורן  העיקריות  התמות  שלוש  בצד 
חדשים. בהתייחסם להתבגרות, היציאה מחיק ההורים והמעבר לחברת הילדים )התמה 
הראשונה(, חנה הרציג מדגישה כי הפרֵדה מהוריו בוצעת בקע בעולמו של המספר ופורעת 
את הסדר, וכי התאחדותם בקשר הזוגי היא לו בגידה: "הרגשתי, לראשונה בחיי, כי שוב 
אין הם אתי ולא יעמדו לי בצרתי, כל כמה שירצו וישתדלו ויהיו מוכרחים" )עמ' 37(, 
וגרשון שקד מציין כי "הסיפור מסתיים בניצחונו של הנריק ושל כל מה שהוא מייצג על 
הילד התמים, ששוב לא יוכל להסתתר בין קפלי שמלת אמו ובידיו הבטוחות של האב".21 
אך הקריאה הסכיזואנליטית ממקמת את הטקסט בהקשר שאינו אדיפלי במהותו. לפי 
קריאה זו הקשר שנוצר בין המספר, הנריק, וַאנדה והסביבה החברתית אינו מכונן סדר 
אדיפלי וחברתי, אלא חותר תחתיו. סדר הפנים שנפרע במהלך ההיעשות־אחות מרחיק 
אותנו מהמשולש האדיפלי )שבו מאמֵץ המספר את תפיסתם של הוריו(, וכן מהתפיסה 
המקובלת של יופי, כמייצג השלמות וההרמוניה ההגמונית: "וכשהתרכזתי שוב לבחון את 

יפי פניה של וַאנדה כאילו נפרע כל סדרם וצריך הייתי להתחיל הכל מחדש" )עמ' 36(.
עוצמתו של האדיפלי הייתה יכולה לסחוף אותנו בקלות: יכולנו לומר שבשל שיגעונה 
של אימו של הנריק התסביך האדיפלי מוּתק אל האחות. אך פתרון רדוקטיבי שכזה וחזרה 
אל האדיפלי אינם מאפשרים להתחקות אחר הנתיבים פורעי הסדר שמזמנת ההיעשות, 
הנריק  של  יחסו  כי  מבהיר  הסיפור  האנושית.  ולחוויה   — שלפנינו  לסיפור  המהותיים 
לאימו ולאחותו שונה בתכלית, וכך מובן גם מן האופן שבו המספר תופס אותן: האם 
מצטיירת כתלושה מן המציאות, חלשה ולא מותאמת, ואילו האחות כלבבית, כחברותית 

וכמתפקדת.
אנדרה גרין מסביר כי התסביך האדיפלי הוא "תסביך של ההבדל המכופל", שחוברות 
בו יחדיו השפעות ההבדל בין המינים וההבדל בין הדורות. התגברות על התסביך תוביל 

חנה הרציג, "על היחסים בין 'להיות לבד' ל'להיות ביחד': מבקיעת האני ב'התרנגולת בעלת שלוש  	21
הרגליים' ועד לתחנה האחרונה בבדרך אל החתולים", שטרס ודותן, הערה 4 לעיל, עמ' 275-203; 
גרשון שקד, "להתעורר מחלום: על קובץ הסיפורים מומנט מוסיקלי של יהושע קנז", שטרס ודותן, 

הערה 4 לעיל, עמ' 76. 



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







15  מכאן, כ״ו, 2025

לוויתור על משאלת גילוי עריות ורצח אב, להזדהות עם היריב בן אותו המין ולהסכמה 
לדחיית הסיפוקים הנדרשת בעולם המבוגרים.22 החלוקה הדיכוטומית בין הדורות ובין 
המינים מייצרת מערכת יחסים הייררכית ונוקשה מטבעה ומעגנת אותה בתאוריה. לעומת 
זאת, ההיעשות־אחות מכילה הזדמנות לערעור הדיכוטומיה הבין־דורית )מבוגר וצעיר( 
והבין־מגדרית )זכר ונקבה(, מעצם התרחשותה בתוך אותו הדור ומעצם עידודה לתנועה 
חופשית ולהתנסות בשילוב שבין המגדרים השונים. היעשות־אחות נמצאת על קו התפר 
והיעשות־אישה,  היעשות־ילד  וגואטרי:  דלז  שהציעו  קרדינליות  היעשויות  שתי  שבין 

ומגלמת קריאת תיגר על מערכת היחסים המובנית המשתמעת מן התסביך האדיפלי. 
ההתמודדות עם ה"אחר" הארץ־ישראלי, התמה השנייה שלאורה פורשׁ הסיפור, זכתה 
לידי  הבאה  למספר,  מובנת  שאינה  השפה  אחרות  את  המדגישות  רבות  להתייחסויות 
בן  גלותי;  חברתי,  במובן  זר  הוא  האחר  בלשונם".  דיברו  "הם  במשפט  למשל,  ביטוי, 
למשפחת פליטים בעלת גינונים ייחודיים לתרבותה. הזרות הזו מעוררת במספר רתיעה 
את  מכוננים  מזמנת  שהיא  וההתמודדויות  עימה  והמגע  ומשיכה,23  פיתוי  בצד  וסלידה 
הקשר שנוצר עם הזולת. בעזרת "האחר האתני" חיפש קנז את שהפרוזה העברית לא 
הרשתה לעצמה כשהעמידה במרכזה את ה"יליד", ה"צבר", הבחורים הצעירים והתמימים 

מההתיישבות העובדת.24
נרחיב  שעליו  רובד,  עוד  שבסיפור  האחרוּת  על  מוסיפה  ההיעשותית  הקריאה 
השפות  לבנותיה.  עורף  המפנה  חֶברה  בתוך  פליטה  נערה  של  אחרותה  זוהי  בהמשך: 
השונות — העברית, לשון הפליטים והאנגלית של הקצין — שלובות זו בזו לאורך הסיפור 
ומרמזות למספר "אחרויות": הבילוי שאליו הוא הולך עם הוריו נקרא בפיו "פייף־אוקלוק 
בקפה־פנורמה" )עמ' 33(; וַאנדה מתרועעת עם חיילים ומשוחחת עימם באנגלית בזמן 
כל  וכמוה  מבין,  אינו  שהמספר  הפליטים,  בלשון  גם  מדברת  עצמה  וַאנדה  ההיעשות; 
משפחתו של הנריק; ואילו העברית, השפה היחידה המובנת ושגורה בעולמו של המספר, 
היא גם השפה שתחת כנפיה, נערכו בבתי הקפה וברחבת הריקודים, בחסות הסוכנות 

היהודית, המפגשים שהיו למצע ההיעשות. 
האחרוּת קיימת גם בתוך "אותה המשפחה", ברמת הרבדים הקונקרטיים של כתמי 
הצבע הנפרסים לפנינו: לעומת הנריק, שהמספר מדגיש את שיערו הצהוב, הבהיר מאוד 
ודמוי החוטים הדקיקים ואת עורו הוורוד הצרוב, וַאנדה מצוירת בצבעים אחרים: "שערה 
של ואנדה היה חום ומסולסל, ופניה דקים. שלא כאחיה, היה גון־פניה כהה במקצת. ]...[ 
ושתי גבות שחורות, דקיקות ומקומרות הדגישו את עיניה הגדולות, הכהות" )עמ' 36(. 
קטגוריות האחרות נחוות אפוא הן בין התרבויות והשפות השונות והן בתוך המשפחה 

ובין האחים. 

אנדרה גרין, תסביך הסירוס, מצרפתית: גלית דוידסון, תל אביב: רסלינג, 2006, עמ' 33. 	22
הרציג, הערה 21 לעיל, עמ' 275-203; שקד, הערה 21 לעיל, עמ' 79-68.  	23

יצחק לאור, "ההטרוגניות היא הגיהינום: איום, מין ותרבות אצל קנז", שטרס ודותן, הערה 4 לעיל,  	24
עמ' 275-228.



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 16

שטרס משלבת בין התמה הראשונה לשנייה, ההתבגרות וההתמודדות עם ה"אחר", 
ומדגישה כיצד המפגש עם האחר מוליד את המבט כשלעצמו, וחושף לעיני המספר את 
הכוחות הפועלים להסדרת האופן שבו ראוי להתבונן, בהתאם לסדר הבורגני וההגמוני 
ההצצה  ובו  השלישית,  לתמה  גם  חיבור  שטרס  יוצרת  המבט  באמצעות  חונך.  שלפיו 
היא פרקטיקה מרכזית בתהליך החניכה האסתטית וההפיכה לאומן. לפי שטרס, הראייה 
המתווכת של וַאנדה דרך עיניו של הנריק מסייעת למספר לפענח את סוד היופי ולגבש 
עמדה אסתטית.25 התמה השלישית כורכת יחדיו את היופי, האסתטיקה והמיניות: דמותה 
של וַאנדה, אחותו של הנריק, מאפשרת חשיפה לרזי העולמות האלו. קרן דותן מצטרפת 
לשטרס בטענה שתהיית המספר בנוגע ליפה היא צעד בחניכתו האסתטית, ומוסיפה כי 
מוסיפה  הרציג  האתי.26  לנוכח  עמידותו  ועל  היפה  על  עקרונית  תהייה  בסיפור  קיימת 
ההתגלמות  גם  היא  ובו־בזמן  שלה,  המופגנת  ביצריות  מאיימת  וַאנדה  של  דמותה  כי 
הראשונה של היופי בעולמו של המספר. ככזו היא מערערת את הסדר התקין ומאיימת 

על עצמיותו של הגיבור בדו־משמעות שבין הפריצות והתשוקה לבין היופי המסתורי. 
קריאה היעשותית מסיטה את המבט מגילוי המיניות והיופי שבמרכזו עומד הסובייקט 
)כלומר, הדגש  ולחיילים סביב  המספר, אל עבר הקשרים שבין האח לאחותו, למספר 
הנוצרות  היחסים  והמיניות, אלא מערכות  רזי האסתטיקה  החווה את  הסובייקט  אינו 
במהלך העיסוק בהן(. תווי הפנים והבעותיהן הם המובילים את המהלך ההיעשותי, ולא 
הסובייקט המולרי, השלם. תווי הפנים משתברים ונרקמים, מייצרים מבע חזותי וחווייתי 
החורג מהגדרה של יופי, ואילו הבעות הפנים מסתנכרנות במהלך ההיעשות־אחות. הדגש 
על הפנים משתקף בתיאור המפורט של תווי הפנים והבעות הפנים מנקודת מבטו של 

המספר בשתי סצנות ההיעשות־אחות.
רונית מטלון מתייחסת לרבדים הללו וסוללת למעננו את הדרך אל ההבחנה באלמנטים 
מרכזיים של ההיעשות.27 ראשית, ההתבוננות הפתלתלה של המספר בוַואנדה הרוקדת 
עם חייל בריטי שיכור, דרך עיניו של אחיה הנריק, המתבונן בה גם הוא — מסיטה את 
המבט מן הסצנה הדרמטית אל הזולת המתבונן, ממוססת את "לב העניין", ומדגישה את 
אימת המספר מפני התמסרות טוטאלית של מבט על אובייקט אחד. קו המילוט מן המבט 
ההגמוני, שאליו מתייחסת מטלון, הוא האפשרות לחוויה היעשותית, מינורית, שגם אם 
אינה "לב העניין" — האימה המלווה אותה מדגישה את עוצמתה וחשיבותה. שנית, כפי 
והיופי המגולמים בדמותה של  שהבחינה מטלון, ההתחקות אחר סוד המיניות הנשית 
וַאנדה מתרחשת באמצעות "עין מתבוננת" פולשנית, עיקשת וחסרת גבולות, המשנה את 
האובייקט שהיא מביטה בו ומשתנה בעצמה. נוכל לחשוב על כך כעל התהליך ההיעשותי 

עצמו.

חן שטרס, "חניכתה של העין: כינון המבט והחניכה האוקיולרית במומנט מוסיקלי ליהושע קנז",  	25
שטרס ודותן, הערה 4 לעיל, עמ' 331-297. 

קרן דותן, "נולדתי לפניך תאומים: המזרחי ורומן החניכה של האמן אצל קנז" שטרס ודותן, הערה  	26
4 לעיל, עמ' 359-332. 

רונית מטלון, "הגיהינום של הראייה", הארץ )26/4/1995(, עמ' 8. 	27



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







17  מכאן, כ״ו, 2025

פריעת הדיכוטומיה המגדרית והריבוי המגולם באחווה האחאית
היעשות־אחות מצליחה אפוא לחמוק מן האדיפלי באמצעות הדגש על הציר האופקי )אח 
ואחות(, בשונה מן האנכי )הורה וילד(, וכן באמצעות ערעור יחסי הכוח החברתיים בין 
חייל בריטי לנערה פליטה. בפריעת הדיכוטומיה המגדרית תהליך ההיעשות פועל בשני 

כיוונים, הן על מי שנעשה והן על מי שנעשים לו:

היעשות איננה בשום אופן חיקוי או התאמה למודל כלשהו. יש להבין מושג זה מחוץ 

למטפיזיקה של ההתאמה )adequation( או הייצוג )representation(, ומחוץ לתהליך 

שמתחיל ב־X ונגמר ב־Y. כשמישהו או משהו עובר תהליך של היעשות, מה שהוא נעשה 

משתנה באותה מידה שהוא עצמו משתנה.28 ]...[ דלז וגואטרי מדגישים כי ההיעשות הנה 

אחד הקטבים של המערך, שבו תוכן וביטוי כבר אינם נבדלים זה מזה.29 

לזו  הן  ה"נורמטיבית",  למיניות  דה־טריטוריאליזציה  מחוללת  היעשות־אחות  כן,  אם 
המכונה "נשית" הן לזו המכונה "גברית". ראשית, היא קו מילוט מן המיניות "הנורמטיבית 
הנשית", המאופרת, בכך שהיא חודרת לשלוש הטריטוריות השונות — האדיפלית, המגדרית 
והחברתית — שכל אחת מהן מנסה לכונן מיניות ברורה ומאורגנת. כפי שמציינת לאונור 
דוידוף, בחלק ניכר מהספרות הקלאסית שנכתבה במאה התשע־עשרה, המשמשת עוגן 
תרבותי מהותי עד לימינו, ניכר דגש כפייתי להנגיד קטגוריות נשיות וגבריות שנחשבו 
כמעט את  מדגיש  מייצר  הקאנון הספרותי הקלאסי שקנז  הבורגני.30  למעמד  מהותיות 
והופכים  הזוויתיים, משתלבים  הפנים  תווי  והסנטר המחודד,  ההפך. השפתיים הדקות 

לפני ההיעשות־אחות המלווה את שתי סצנות ההיעשות. בהמשך הסיפור נכתב: 

פגישה שניה זו של מבטינו הכאיבה לי פתאום כאילו אשמתי בדבר־מה שאינני מסוגל 

הצרות  ששפתיו  הנריק  הבוקר,  מן  הנריק  עם  במריבתי  הדבר  את  תליתי  רגע  לשערו. 

וסנטרו המחודד נטפלו לפתע אל פניה היפים של אחותו. )עמ' 37(

התפיסה  לבין  ההדדית,  ההיעשות,  תפיסת  שבין  המהותי  ההבדל  את  לבחון  זה  בהקשר  מעניין  	28
חלקים  מושלכים  השלכתית  בהזדהות  השלכתית".  "הזדהות  הפסיכולוגי  המושג  של  ההגמונית 
התהליך  אך  הוא,  גם  משתנה  אומנם  זה  אובייקט  חיצוני.  אובייקט  כלפי  העצמי  של  תוקפניים 
מתואר באופן חד־כיווני: המשליך הוא המפצל, ומכך הופך לפתולוגי, והחלקים המושלכים שנואים 
והרסניים. )מלאני קליין, "הערות לכמה מנגנונים סכיזואידיים", יהושע דורבן ]עורך[, מלאני קליין: 
 .)203-177 2002, עמ'  זילברשטיין, תל אביב: תולעת ספרים,  מאנגלית: אורה  כתבים נבחרים, 
לעומת זאת, בתהליך ההיעשות יחסי הכוחות בין הדיכוטומיות )מז'ורי ומינורי, שנוא ואהוב, רצוי 

ודחוי( מתערערים.
זגורי־אורלי ורון, הערה 20 לעיל, עמ' 19. ההדגשות במקור.  	29

 Leonore Davidoff, “The Sibling Relationship and Sibling Incest in Historical Context”, 	30
 Prophecy Coles (ed.), Sibling Relationships, London and New York: Karnac Books,

2006, pp. 17-48



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 18

ומייד אחר כך, בצד השפתיים הצרות והסנטר המחודד, המאפיינים ה"גבריים" לכאורה, 
הפודרה  בכרית  התאפרות  )מחוות  הסטראוטיפית  הנשית  האיפור  פעולת  מצטרפת 

ה"מתקנת" את עור הפנים(, שאליה שותפות אימו של המספר וּוַאנדה: 

היא הוסיפה לחפש בארנקה עד שהעלתה מתוכו קופסה קטנה, פתחה אותה, התבוננה 

בצידו הפנימי של המכסה )ידעתי כי קבועה בו מראה, כמו אצל אמי( וסקרה את פניה. 

היא הוציאה מן הקופסה את כרית־הפודרה ותיקנה משהו בפניה. שוב סקרה את המראה, 

השיבה את הכרית הקטנה למקומה, סגרה את הקופסה והניחה אותה בארנק. )עמ' 37(

צירוף המאפיינים ה"נשיים" וה"גבריים" בו־זמנית מערער קטגוריות מגדריות הגמוניות, 
כך שאינן עוד מנוגדות אלא הן רכיב אחד במכלול ההוויה.31 "שערה המסולסל והשופע 
הצבעונית"  שמלתה  את  בזיעה  הכתימו  ובתי־שחיה  הריקוד  תנועות  עם  מתנופף  היה 
ההליכות שהיה  ונעים  הנשי  מהדימוי  לכאורה  חורגים  המזיעים  השחי  בתי   .)42 )עמ' 
מצופה מנערות האירוח, ונותנים דרור לאנושי, המצוי גם הוא בנשי אך כבול בדימויים 
החברתיים לגברים ולאנשי צבא. נועם ההליכות מתערער גם בתנועות ובפעולות, בהעזה 
בוטה וחריגה ביחס למעמד והציפייה החברתית, באגרסיביות ה"גברית" לכאורה, החוצה 
שוב גבולות מגדריים: "החייל לא רצה להניח לואנדה והיא הדפה אותו מעליה בכוח. הוא 

התנודד רגע וצנח ארצה" )עמ' 42(. 
מן הכיוון השני, היעשות־אחות משמשת גם כקו מילוט מן המיניות "הנורמטיבית 
המתנסה  כילד  להיראות  הנריק  היה  יכול  למספר,  גם  ואולי  הצד,  מן  לצופה  הגברית". 
במחוות רכות שנחשבו טאבו לבנים בתקופת המנדט הבריטי, שבה השמירה על היישוב, 
ההגנה ועבודת האדמה — כולם מאפיינים גבריים לכאורה — היו ערכים ראשונים במעלה. 
במהלך ההיעשות־אחות הנריק נחווה כמי שנוהג באופן סטראוטיפי נשי ואימהי: בעיניו 
רוך ומסירות, והוא מטה את פניו כאילו התאפר בעצמו, בדומה לאימהות המחקות בלי 

משים את פעוטן האוכל.
וגואטרי,  דלז  של  הריזום  למושג  אמיר  דנה  נפנית  המגדרי  לערעור  בהתייחסותה 
בחוויה  ריזומטי, המאופיין  רכיב  פועל  הרכיב האדיפלי בשדה המגדרי  בצד  כי  ומציעה 
היעשות־אחות שלפנינו  מגדרית משתנה ובלתי ליניארית שנעה בין הקטבים ללא הרף.32 בַּ

האריס מציעה את המושג soft assembly בהקשר למגדר, ומדגישה את ההתפתחות של ההבניה  	31
המגדרית בתוך מגוון של הקשרים התייחסותיים במערכת שאינה ליניארית. היא מתארת למשל 
כיצד ילדה שהיא tomboy מאפשרת לעצמה מרחב התנהגות ופעולה שמצליח להיות פחות נוקשה 
 Adrienne שביניהם.  בתווך  מתקיימת  היא  וכך  ו'נשי',  'גברי'  של  הבינאריות  לקטגוריות  ביחס 
 Harris, “Gender as a Soft Assembly”, Studies in Gender and Sexuality 1, 3 (2000), pp.

223-250
 Dana Amir, “Gender in Movement: The Emergent versus the Continuous”, Studies 	32
אינטגרלי  חלק  היא  מגדרית  נזילות   .in Gender and Sexuality 22, 3 (2021), pp. 157-164
מהתאוריה הקווירית, ובעשורים האחרונים, בהתבסס על הגל השני של הפמיניזם והפוסט־מודרניזם, 
 Griffin :עולות התייחסויות אליה גם בהגות הפסיכואנליטית בתחום המגדר. להרחבה ראו למשל
 Hansbury, “The Masculine Vaginal: Working with Queer Men’s Embodiment at the



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







19  מכאן, כ״ו, 2025

תנועת הרכיב הריזומטי היא חלופה המשברת את האדיפלי לריבויָו ואינה מאפשרת לו 
קיומית  הופכת  ההתאפרות  ומלאכת  לאימהי  הופך  הנריק  של  מבטו  ולהתקבע.  לחזור 
כמו אכילה: "הנריק עדיין עמד נטוע על מקומו ועיניו נעוצות באחותו, במבט שכולו רוך 
ואהבה ]...[ כאילו ביקש לעזור לה במלאכת ההתאפרות, בדומה לאמהות המחוות בפיהן 

תנועת לעיסה בשעה שהן מאכילות את תינוקן" )עמ' 43(. 
מעניין לציין בהקשר זה את דבריו של זיגמונד פרויד במאמרו "על הפסיכוגנזה של 
מקרה הומוסקסואליות נשית", כי אצל האישה, יותר מאשר אצל הגבר, "נוטים הביטוי 
הנערה  את  כך  תיאר  ובהמשך  אחד",  בקנה  לעלות  המיני  האופי  של  והנפשי  הגופני 

שבטיפולו: 

במראה של הנערה היפה והחטובה הודגמה גם קומתו הגבוהה של האב, ותווי פניה דמו 

לתווי פניו החדים למדי. חסרה בהן הרכות האופיינית לפניהן של נערות. אפשר לראות 

מתכונותיה  אחדות  לייחס  גם  היה  ניתן  הגברית  למהות  גברית.  לגופניות  רמזים  בכך 

האינטלקטואליות, למשל את הבנתה החריפה, ואת הבהירות הקרירה של מחשבתה.33 

המראה, תווי הפנים, האופי וההתנהגות מתלכדים לכדי דפוס דיכוטומי נוקשה של גבריות 
ונשיות בעולם המז'ורי. ואף שמשנת 1920 ועד ימינו השתנו פני הדברים במובנים רבים, 
בתרומתן של תאוריות פמיניסטיות, שרידים של אופני החשיבה האלו נותרו מוחשיים 
ומגובשים. דונלד ויניקוט, למשל, דיבר מחד גיסא על החשיבות שבמתן מקום ליסודות 
זכריים ונקביים כאחד הן אצל נערים וגברים הן אצל נערות ונשים, אך מאידך גיסא שימר 
דיכוטומיה מגדרית מושגית: "היסוד הזכרי עושה ואילו היסוד הנקבי )בזכרים ובנקבות( 
הווה ]is[".34 גם אצל גרין ישנן קטגוריזציות כאלה בהקשר המיניות הנשית: "גורל אפשרי 
]...[ הוא קנאת הפין. האישה עלולה להיכנס אז לעמדה של  נוסף של המיניות הנשית 
יריבות עם הגברים, להתנהג באופן גברי ולהכחיש את תחושת הסירוס ואת תשוקתה 

להיות בעלת פין".35 
הוגות בנות זמננו מכוונות זרקור אל הנושא ומציעות אופני חשיבה חלופיים. ג'סיקה 
כי הקיטוב המגדרי האדיפלי, המשכנע והמרשים בשורשיו הלא  בנג'מין, למשל, מראה 
מודעים, אינו מוגבל לנפש הפרטית, שבה הוא מבוטא במונחי אם ואב, אלא קיים גם 
בדואליזמים רבים בתרבות — רציונליות ואי־רציונליות, סובייקט ואובייקט, אוטונומיה 

 Transgender Edge”, Journal of American Psychoanalytic Association 65, 6 (December
 2017), pp. 1009-1031; Judith Butler, “Melancholy Gender—Refused Identification”,
 Psychoanalytic Dialogues 5, 2 (1995), pp. 165-180; Danielle Quinodoz, “A FE/Male
 Transsexual Patient in Psychoanalysis”, International Journal of Psychoanalysis, 79

(1998), pp. 95-111
מיניות  זינגר,  זיגמונד פרויד, "על הפסיכוגנזה של מקרה הומוסקסואליות נשית", מגרמנית: דוד  	33

ואהבה, מגרמנית: דוד זינגר ואדם טננבאום, תל אביב: עם עובד, 2002, עמ' 169.
 .102 1995, עמ'  משחק ומציאות, מאנגלית: יוסי מילוא, תל אביב: עם עובד,  ויניקוט,  ו'  דונלד  	34

ההדגשות במקור. 
גרין, הערה 22 לעיל, עמ' 126. 	35



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 20

הביקורת  של  קיצונית  הרחבה  דורשות  המתפשטות  השפעותיו  כי  וטוענת   — ותלות 
הפמיניסטית.36 ליאת פרידמן מתארת את עבודתה של ג'ודית באטלר כניסיון לערער על 
הקשר הטבעי והאחדותי כביכול שבין זהות, מגדר ומין, אך לא על הדיכוטומיה גברי־
ז'וליה קריסטבה  נשי בתוך כל אחד מהם,37 ובהתייחסה להתפתחות הפמיניזם מציינת 
כי עלינו לחגוג את ריבוי נקודות המבט והעיסוקים הנשיים, ולהכיר בכך שההבדל בין 
המינים נובע מרשת של הבדלים בתוך כל אחת מהקבוצות.38 וירג'יניה גולדנר מוסיפה 
כי חלק ניכר מהביקורת על פרויד עסקה בפיצול ובהייררכייה מגדרית שדבק בהם, אך 
לא בשאלה בנוגע למספר המגדרים שישנם, ומציינת כי ההתייחסות הבינארית הנהוגה 
למגדר למרות תפוצתה הרבה של שונות מגדרית )gender variance( מכוננת מצב פתוגני 
אוניברסלי.39 הדגש של אמיר, כאמור, על הרכיב הריזומטי המגדרי מאפשר לנו להיכנס 
לעולם הריבוי בחוויה המגדרית. במהלך ההיעשות, התנועה היא לעבר התפרקותו של 

האדיפלי וערעורו. 
קטגוריזציות מכלילות או אנלוגיות עלולות, בלי משים, לקבע דיכוטומיות והייררכיות 
וגואטרי מאפשר לחמוק  )multiplicity) שמציעים דלז  במובן הפוליטי־חברתי. הריבוי 
הן מהפן הדיכוטומי הן מהפן המושגי הקטגוריאלי המכליל. ריבוי זה מתממש בקהילת 
מלוויל  של  סיפורו  בקריאת  "בארטלבי":  על  במאמרו  דלז  שמתארה  כפי  האחים, 
חברה  ויוצרת  שלו,  ומהפונקציות  מהאב  המשתחררת  פוליטית  הוויה  על  מצביע  דלז 
אוניברסלית מחודשת של אחים, כזו שאינה מכוננת הייררכיזציה ודיכוטומיה. האחאות 
חותרת הן תחת האב הן תחת דיכוטומיה מגדרית, ומכוננת מקוריות, סינגולריות וריבוי 
שאין להפרידם מן האחווה הקולקטיבית: "אחווה היא עניין לנשמות מקוריות".40 אם כן, 
ההיעשות־אחות נעה מן האדיפלי לעבר אחווה אחאית, המשחררת את האב ומדגישה את 

השותפות האחאית ואת האמון ההדדי. 
הפיתוי המצופה מהבחורות הצעירות בימי המנדט הבריטי, כפי שמציינת דניאלה רייך 
בעבודתה על אנשי היישוב בתקופה זו, היה בו־זמנית מיני, אך גם ציוני ואימהי;41 הדגש 
הושם על הפן הציוני האידאולוגי המופשט וחסר הגוף, ואילו הפן המיני המפורש זכה 

ג'סיקה בנג'מין, כבלי האהבה, מאנגלית: תמר אלמוג, תל אביב: כנרת, זמורה־ביתן, דביר, 2005.  	36
עוד טוענת בנג'מין כי ההפרדה בין התחום הפרטי לתחום הציבורי קשורה לפיצול בין האב, המייצג 
אוטונומיה, לאם, המייצגת תלות )עמ' 202(, ובכך היא מתקפת את חשיבות הערעור על קיטוביות 

הפרטי והציבורי.
ליאת פרידמן, בעקבות הפסיכואנליזה: ביקורת מגדרית פוסטמודרנית על משנתו של פרויד, רמת  	37

גן: אוניברסיטת בר־אילן, 2013.
 Julia Kristeva, New Maladies of the Soul, Ross Guberman (Trans.), New York, NY: 	38

Columbia University Press, 1993
 Virginia Goldner, “Trans: Gender in Free Fall”, Psychoanalytic Dialogues 21, 2 (2011), 	39

pp. 159-171
 Gilles Deleuze, Essays Critical and Clinical, Daniel W. Smith and Michael A. Greco 	40
Minneapolis, MN: University of Minnesota press, 1993, pp. 84-85, 87 ,(.Trans). התרגום 

שלי, שס"מ.
דניאלה רייך, "בין שליחות לאומית לחרם חברתי: הקשרים בין נשים יהודיות לאנשי הצבא הבריטי  	41

בשנים 1948-1940", עבודת מוסמך, אוניברסיטת חיפה, 2003.



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







21  מכאן, כ״ו, 2025

להתעלמות בוטה.42 התעלמות זו היא שעוררה חלק ניכר מהתוקפנות שהבנות חוו כשיצרו 
קשרים ממומשים וגופניים עם החיילים, במפגשי ריקוד, במגע אינטימי ובנישואים.

הפסיכואנליטיות  התאוריות  מן  הן  כפול:  מילוט  קו  אפוא  היא  היעשות־אחות 
האדיפליות )שנרחיב בהן בהמשך(, המדגישות את הפיצול ביחסי האחים, והן ממימוש 
הפרויקט הציוני באמצעות בנות היישוב המהגרות, ה"מארחות", שמתייחסים אליהן כאל 
"חסרות גוף". היעשות־אחות מייצרת ישות מוחשית, רוקדת, בעלת גוף ובעלת פנים, כזו 
שאינה נחנכת למודל גברי או נשי ואינה מייצרת גילוי עריות או רצחנות אחאית, אלא 
יוצרת דווקא ריבוי — שיכול להכיל בחובו מיניות, רגשות אימהיים, ערעור והרס של תווי 
פנים והגנה. היעשות־אחות זו היא המסייעת לנערה לחמוק מהפיכתה לכלי פוליטי בידי 

הסוכנות היהודית.

לשבור את השיניים: דה־טריטוריאליזציה של השפה לכינון חיבור בין האישי לפוליטי
הפוליטי הגלוי ב"סודו של הֶנריק" זכה להתייחסויות מועטות. בקריאה צמודה, הסיפור 

רווי הקשרים פוליטיים ורגעים משמעותיים: 

מציג  והיה  ערבי,  פקיד  או  אנגלי  איש־צבא  מעבודתו,  אנשים  פוגש  אבי  היה  לעתים 

לפניהם את אמי ואותי. ואחד מאנשי־הצבא שפגשנו התכופף אלי ושאל אותי דבר־מה 

היה  ולא  ג'ורג'  היה  שלא  משהו  נהמתי  ג'ורג'".  "תגיד:  באוזני:  לחש  ואבי  באנגלית, 

משהו אחר ופחד עלה בי מפני שלא ידעתי מה השאלה שנשאלתי ומה פשר התשובה. 

)עמ' 34(

ובהמשך — 

התזמורת נחה מנגינתה והורי חזרו אל השולחן. מצב־רוחם היה מרומם וכשהודעתי להם 

כי ואנדה הלכה לא הבינו בתחילה מה אני סח, וכשהבינו, ביטלו את הדבר במשיכת־

כתפיים וחזרו לעניינם ולצחוקם. ידעתי כי אכן הופקרתי בודד וחסר־כל לעלילה שנכנסתי 

אליה באשמתי ואין לי עם מי לחלוק את הגורל הזה. רוחי נעכרה מאוד, ובשעה שנסענו 

כתפי  את  חיבק  לידי  שישב  ואבי  דמעות  עיני  התמלאו  השכונה  אל  העולה  באוטובוס 

והשעין את ראשי על זרועו. אמי אמרה: "הוא עייף", ואני פציתי את פי ואמרתי: "ג'ורג', 

הדבר נכון גם להקשר הפסיכואנליטי. ג'ודי דייוויס מדגישה שתי נקודות תורפה קליניות בהתמודדות  	42
עם העברה ארוטית במהלך טיפול: הראשונה, התעלמות מהממד הסומטי הגופני שחווה המטפל, 
בשלב  ההורה  )או  המטפל  של  חלקו  הכחשת  והאחרת,  ארוטית,  נגדית  בהעברה  עוררות  כגון 
ההתפתחותי המוקדם( בחוויית ההעברה הארוטית, דבר המוביל לכך שהמטופל או הילד נושאים 
הן רגשות אשמה על כמיהתם הן את מעמסת ההכחשה של המטפל או ההורה בנוגע למעורבותו־

 Jody Messier Davies, “Love in the Afternoon: A Relational הארוטיים.  בתכנים  שלו 
 Reconsideration of Desire and Dread in the Countertransference”, Psychoanalytic
נקודות התורפה הללו רלוונטיות לענייננו גם בהקשר   .Dialogues 4, 2 (1994), pp. 153-170
התשוקה הפוליטית הציונית המכחישה את המיניות. לעומתה, היעשות־אחות מאפשרת לחוות 

את הסומה, הגוף המזיע והרוקד, ואת המעורבות ההדדית והלא הייררכית של משתתפיה.



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 22

ג'ורג', ג'ורג', ג'ורג' ושם אשתו אליזבת, אליזבת..." הורי פרצו בצחוק ואת זכר שעות 

הבדידות ההן לא שכחתי. )עמ' 38(

שתי האפיזודות הללו ממחישות הן את ההקשר הפוליטי הן את החיבור שבין האישי 
והפוליטי. תיאורי הנוף מסרטטים את שיפוליה של חיפה, את בתי הזיקוק ואת הים; 
מדינת  להיות  שתהפוך  במה  הגדולות  הערים  באחת  מתקיים  הסיפורי  הנרטיב  כלומר 
ישראל. הימים ימי מלחמה, האימפריה הבריטית ובראשה המלך ג'ורג' השישי הם בעלי 
המנדט, ואביו של הגיבור עובד בשירות הצבא הבריטי.43 המספר נתון בכבלי אדיפוס בין 

אביו ואימו, דומע על היעלמותה של וַאנדה.
קו המילוט הראשון המסתמן בסצנה הבאה — מייד לאחר שהמספר מתאר להנריק 
את האיש האדמוני שצעק ובכה באוטובוס: "כולם מזיינים וגם אני רוצה לזיין!" — נעשה 
מן השפה האנגלית, הלא מובנת וההגמונית, ומן התשוקה, הכלואה במיניות האדיפלית, 

דווקא באמצעות לשונו הזרה של הנריק:

"אני יודע קללות ומלים גסות נורא, שאין כאלה בעברית", אמר. 

"שהוא יגיד", ביקשתי. 

והוא פשט את ידיו לצדדים ופצה את פיו ובכל כוחותיו קרא אל מול השמיים את הדברים 

המשונה  בצלילם  היה  די  אך  בלשונו,  נאמרו  כי  הבינותי,  לא  פשרם  שאת  הנוראים 

כגון:  משהו  היה  זה  וזוהמה.  הפקרות  של  ותחושה  אסור  עונג  של  צמרמורת  להעביר 

פשצ'פרקשזדג'נשפרצ'דג'חושצ'. 

]...[

הנריק הביט בי בחיוך של מנצח ואני לא כבשתי את התפעלותי ]...[. "אני רוצה שהוא 

ילמד אותי את הקללות האלה", ביקשתי. 

והוא השמיע לי אותן ושינן הברה־הברה, ואני ניסיתי לחזור ולגלגל בלשוני ולסנן מבין 

שיני את הצלילים הנפלאים האלה והנריק היה פורץ בצחוק צרוד, שבור, עם כל שגיאה 

שעשיתי. )עמ' 40-39(

צלילי ההברות מכוננים דה־טריטוריאליזציה של השפה: חוסר המובנות שלהם, העוררות 
"לשבור  המספר  של  העיקשים  ניסיונותיו  בגסויות,  המעורבבים  עיצורים  של  הרבה 
את שיניו", ללמוד חרף שגיאותיו ולעמוד מול צחוקו של הנריק. בכך עונה הסיפור על 
הראשון במאפייני הספרות המינורית שהגדירו דלז וגואטרי, שימוש בשפה שמוטבע בו 
מקדם חזק של דה־טריטוריאליזציה: "זו בעיה של מהגרים, ויותר מכך — של ילדיהם. 
בעיה של מיעוטים. ]...[ שפה כלשהי, בין אם היא עשירה ובין אם היא דלה, משלבת תמיד 

מעניין לציין כי ג'ורג' ואליזבת לא היו מלך ומלכה "מן המניין", ובמובן זה היו מינוריים לתקופתם:  	43
כנסיך, ג'ורג' סבל מגמגום והוכרח לכתוב ביד ימין אף שהיה שמאלי, ואליזבת, שהייתה בתו של 
 Elizabeth Longford, The Queen Mother: .רוזן, לא רצתה להינשא לו, כי סלדה מחיי המלכות

A Biography, New York, NY: William Morrow & Company, 1981



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







23  מכאן, כ״ו, 2025

דה־טריטוריאליזציה של הפה, של הלשון ושל השיניים".44 זגורי־אורלי ורון מתייחסים 
לדה־טריטוריאליזציה בספרות המינורית ככזו הקשורה מטיבה לרכיב הפוליטי שביצירה:

הדובר או הכותב נאלץ לבצע הזרות בתוך השפה המאז'ורית, כך שמוטבע בה מְקדם חזק 

של דה־טריטוריאליזציה. 

על  לפחות  או  הדדיות  השפעות  על  היררכיה,  על  לדבר  ניתן  מאז'ורית  בספרות  אם 

של  שבמקרה  הרי  והפוליטי,  החברתי  לבין  האינדיבידואל  בין  כלשהי  דיאלקטיקה 
הספרות המינורית האינדיבידואלי כרוך מלכתחילה בחברתי.45

הדה־טריטוריאליזציה של השפה מסמנת רגעים קריטיים בטקסט, ומפנה את תשומת 
ליבנו לבחינתם של רגעים אלו בעיניים סכיזואנליטיות, הכורכות את האינדיבידואל עם 
בין־אישיות עומדות במוקד הקריאה  כלומר, לא רק אינטראקציות  והפוליטי.  החברתי 

שלנו, אלא גם השפה עצמה; האישי והתרבותי גם יחד. 
מעניין להבחין בהבדל שבין שתי הסצנות הכוללות התייחסות לשרשרת הקללות. 
פשצ'פרקשזדג'נשפרצ'דג'חושצ',  הזו,  הקללות  בשרשרת  להשתמש  קנז  של  בחירתו 
דה־ זוהי  משמעות.  נושאת  המילים,  את  אחרת  שפה  בתעתיק  למשל,  לכתוב,  ולא 
בסצנה  ממשמעותו.  מאבד  התוכן  שבה  הצלילים,  מנגינת  בהובלת  טריטוריאליזציה 
הראשונה מגיעה שרשרת הקללות לאחר שהנריק מתוסכל מטעות שעשה במשחק שח 
הזקן האדמוני,  בעל  על האיש  לו  דעתו, מספר  להסיח את  אביו. המספר, המנסה  עם 
ה"משוגע־שיכור" שצעק באוטובוס והילך עליו אימה וקסם, בעודו חווה עולם של יצר 
ותשוקה הדוחה ומושך אותו בו־זמנית.46 או אז אורו עיניו של הנריק, והוא קרא בכל כוחו 
את שרשרת הקללות, מלמד את המספר בסבלנות את צלילי העונג מעוררי הצמרמורת. 

הדה־טריטוריאליזציה המתרחשת כאן מאפשרת קו מילוט: לכאורה התמה המינית 
של הזקן המשוגע מהאוטובוס נמשכת בשרשרת הקללות והמילים הגסות, אך שרשרת 
דווקא את הקשר שבין הנריק למספר, קשר חברי החיצוני למשולש  הקללות מדגישה 
האדיפלי שבו היה המספר שרוי בנסיעתו עם הוריו באוטובוס, בעת המפגש עם הזקן. 
האדיפלי(.  האבהי  בסדר  )הכרוך  הסימבולי  הסדר  את  מנתצת  גם  הקללות  שרשרת 
משמעות המילים מתפוגגת בלי יכולת להבינן, והדגש עובר לחוויה שמעבירים הצלילים 
כי נאמרו בלשונו, אך די היה בצלילם המשונה  חסרי הפשר: "את פשרם לא הבינותי, 
להעביר צמרמורת של עונג אסור ותחושה של הפקרות וזוהמה" )עמ' 39(. כפי שמציין 
רונלד בוג, דלז וגואטרי רואים בשפה דרך פעולה; הלשון הפרפורמטיבית מייצרת פעולה. 
החברתי  הסדר  אכיפת  אלא  תקשורת,  יצירת  אינו  השפה  של  הפונקציה  עיקר  כלומר, 
הדומיננטי.47 שבירת המשמעות השפתית, כפי שעושה שרשרת הקללות, מערערת הן על 

דלז וגואטרי, הערה 20 לעיל, עמ' 51. 	44
זגורי־אורלי ורון, 20 לעיל, עמ' 16. 	45

הרציג, הערה 21 לעיל. 	46
Ronald Bogue, Deleuze on Literature, New York, NY: Routledge, 2003, p. 98 	47



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 24

האינדוקטרינציה השפתית הן על הסדרים החברתיים ההייררכיים שבין בן המושב לפליט, 
ובכך מאפשרת קו מילוט מן הסדר החברתי ההגמוני, האדיפלי והסימבולי־שפתי: הנריק 

הפליט הוא בעל המעמד, ושפתו היא הנחשקת. אך כיצד קשורה השפה להיעשות?
באזכורה השני של שרשרת הקללות תדריה וזרמיה שונים בבירור, והיא אינה מייצרת 
דה־טריטוריאליזציה שפתית. אובדן הדה־טריטוריאליזציה נרמז, ראשית, בבחירתו של 
קנז הפעם להשתמש במילים "שרשרת קללות" ולא לכתוב את האותיות, את השרשרת 
עצמה, וכן הוא נרמז ברצף האירועים: בסצנה הזאת שרשרת הקללות נאמרת מייד לאחר 

שנקטעה היעשות־אחות, כלומר נכנסנו בחזרה לאזור של רה־טריטוריאליזציה. 

שיניו את שרשרת הקללות  לוחש, מסנן מבין  אותו  ופתאום שמעתי  ושתק  ישב  הנריק 

בלשונו, אך הפעם לא בתרועת־ניצחון והתגרות בפני כוח סמוי, אלא באדישות כלשהי, 

את  וכשסיים  מאומה.  ישנו  שלא  מלים,  סתם  אלא  הן  שאין  בהרגשה  רבה,  בספקנות 

השרשרת, חזר עליה שוב, באותה נימה מאוכזבת, רפה. )עמ' 44-43(

בעקבות הרה־טריטוריאליזציה נוצר בין הילדים ריחוק: 

הנריק צעד ושתק ואני לצידו. לא ידעתי מה לומר לו. ירדנו לאורך הרחוב הריק והחשוך 

ועברנו על־פני ביתו של הנריק והמשכנו ועברנו על פני ביתי והמשכנו וסטינו אל ההר 

והגענו אל הסלע שלנו. שם התיישבנו ושתיקה היתה בינינו. )עמ' 44( 

המעבר על פני בתי המשפחות של הנריק והמספר מרמז על זקיפת ראשו של האדיפלי, 
ויחד עימה על אובדן העוצמה שבחתירה תחתיו ועל אובדן עוצמת הקשר ביניהם. 

צאל ראתה בשרשרת הקללות בלשון הזרה בסצנה הראשונה בריחה מדיאלוג ושיתוף 
לשוני של ממש, וגרסה כי דווקא השתיקה היא שתאפשר שינוי עמוק בקשר בין הילדים.48 

אך לטענתי, הדה־טריטוריאליזציה של השפה מייצרת קרבה ושותפות: 

בימים שבאו לאחר־מכן הרבינו לשבת על הסלע הזה, מביטים אל הים עד בוא הערב, 

ומלמדים את לשוני לגלגל את הקללות הגסות, עד שידעתי את כולן על־פה וגם לא שגיתי 

עוד בביטויין, אף שלא הגעתי לדרגתו של הנריק. )עמ' 40( 

לשמור  ומאפשרים  לפליט  המושבה  בן  שבין  ההייררכיה  את  מערערים  השפות  הבדלי 
נאמנות לייחודיות ולסינגולריות של השפות ושל הילדים, ולמקם את המפגש לא בזירה 
הלשונית הפרשנית, אלא בזירה חווייתית־תחושתית, שמדגישה התנסות במקום פרשנות. 
והזרות  הפליטות  ממד  בהקשר  גם  משתנה  להנריק  המספר  יחס  הסיפור  במהלך 

שבשפה. בתחילה הדגיש המספר את הזרות והאחרות של משפחתו של הנריק: 

צאל, הערה 3 לעיל, עמ' 65.  	48



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







25  מכאן, כ״ו, 2025

עוניים, אך בעיקר פליטותם, נטבעו בי בחזקה, ובלא שאבין כלל מה טיבו של מצב זה, 

הרגשתי מראש כי אף שדָמו בכל לסוכריות שלנו, אין הסוכריות שלהם לטעמי — כמו 

חיה מסתורית  מגופה של  או  עלה מבגדים עבשים  כאילו  הסגור,  הריח שעמד בחדרם 

שהוחבאה באיזה מקום. )עמ' 28-27(

ואילו בהמשך הסיפור מערך הכוחות מתערער. המספר מתקנא בהנריק, שיודע לרכוב 
באופניים, וחש כאילו הנריק מתנשא עליו, והנריק מחזיק את כוחה של השפה: "'אתה 
לא יודע לדבר?' שאל הנריק בהתחכמות של מבוגרים, ודומה היה כי הרי"ש התגלגלה 
בפיו רגע ארוך, גם לאחר שסיים את דיבורו וקפץ את פיו" )עמ' 29(. הרי"ש המתגלגלת 
אינה עוד סיבה לנלעגות הלשון הזרה; משך גלגולה הארוך טומן בחובו דווקא עוצמה 

בעיני המספר. 
שונה מכך מקום השפה בסיפור כשמדובר בחיקוי של מבטא, אז אפשר ממש לשמוע 
גוֹלַנד, מין תרבוש  יוסף  והנמוכה עלה הזמר  את ההגייה המחקה: "אל הבימה העגולה 
לראשו ושתי פיאות מסולסלות משתלשלות מאוזניו, והוא החל לזמר את השיר שאהבתי 
בשונה מהקשר עם הנריק, המתואר   49.)35 על 'סעדיה התימוֹני מסחסח נעליים'" )עמ' 
בסיפור ומתרחש במרביתו הרחק מעיני הוריהם, כשהשיר מתנגן בביתן התזמורת המספר 
מבלה בו עם הוריו, ומקום השפה בהקשר זה מותאם: הדגש על מבטא בחיקוי קריטי 
לפן הבידורי־תרבותי־סאטירי של המופע המוזיקלי, והוא פועל בשני כיוונים בו־זמנית. 
גיסא, הוא מלמד על התפיסה החברתית ההגמונית שמביאים הוריו של המספר,  מחד 
ליופייה  ההגמונית  בהתייחסותם  הן  ברכבת  בנסיעה  ל"חורנים"  ביחסם  הן  המתבטאת 
של וַאנדה; ומאידך גיסא, מכיוון שהמספר מציין עד כמה הוא אוהב את השיר, הדגש 
את  הביקורתי שבסאטירה, שמוביל  הפן  את  בו ממחיש  המחוקה  המבטא  על  המושם 
המספר לפתחה של ההיעשות־אחות הראשונה. דווקא המבטא התימני הזר מזמן חמיקה 
מהאדיפלי, האשכנזי וההגמוני, והדגש מוסט מהיחסים עם הורי המספר אל עבר היחסים 

בין הנריק ואחותו, הפליטים, במהלך היעשות־אחות.
דיכוטומיה  מייצרת  האתניות  של  המזו'רית  השפה  שושנה,  אביהו  שמציין  כפי 
הייררכית בין קבוצות אתניות שונות, ומעודדת התפתחות לעבר הצד שנחשב "חזק יותר" 
בהייררכייה המז'ורית. לעומתה, השפה המינורית של האתניות חומקת מן הסדר ההגמוני, 
מכוננת דה־קונסטרוקציה של סיווג אתני מז'ורי ומייצרת זהויות מקומיות וספציפיות. 
שפה זו מדגישה את השונות, את ההבדל, בתוך מה שנחווה כקטגוריה מז'ורית אחת.50 

את   .2008 בתמר,  אעלה  אביב:  תל  העברי,  בזמר  בני-תימן  תימן:  שושנת  )עורך(,  אלמגור  דן  	49
הפזמון חיבר עמנואל הרוסי: "התדעו כבר מי אני, / בני ירושלים? / זכריה התימני / מצחצח 
נעליים. / כל אחד פה בורגני, / על מגרש או שניים. / מה נשאר לתימני? / לצחצח נעליים". שיר 
זה, שנכתב לתיאטרון העברי הסאטירי המטאטא, היה כאב־טיפוס לשורה ארוכה של מזמורים 
תימניים בביצועי זמרים בעלי מבטא אחר, פעמים רבות רוסי — ביצועים שהיו חמים ומלאי חיבה, 

חסרי התנשאות.
 Avihu Shoshana, “Major and Minor Languages of Ethnicity”, Social Analysis 55, 1 	50

(2011), pp. 48-72



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 26

גם בסיפור שלפנינו השפה המינורית של האתניות, כפי שניבטת מעיניו של המספר, היא 
הבוראת מרחבי קיום ומאפשרת את ההיעשות. נעבור כעת למרחב שפתי אחר המזמן 

היעשות בסיפורו של קנז. 

לשון "הוא" ולשון "אתה": מרחבי השפה המזמנים היעשות 
מבחינה לשונית נמצא במבנה הסיפור רצף תיאורי: הוא־אתה־הוא־אתה, ואילו מבחינה 
כרונולוגית נראה כי הילדים החלו את מסעם המשותף בלשון "אתה", עברו ללשון "הוא", 
וסיימו שוב בלשון "אתה". מה פשר המעבר בין הלשונות, ומה הפשר של חוסר ההלימה 

בין סדרם הליניארי של אירועי הטקסט לבין התרחשותם הכרונולוגית?
לפי הרציג, הגיבור מבקש להישאר בלשון "הוא" כדי לשמר את התחושה של קשר־
לא־קשר; הוא מחפש עילה ל"ברוגז" עם חברו.51 צאל מציינת כי כבר בפתיחת הסיפור 
המספר והנריק מצויים ב"ברוגז", וכי לשון "הוא" בדיבורם מאפשרת סוג מסוים של מבט 
ושל תיאור: עור פניו, מראה וצבע שיערו. דווקא המעבר לדיבור בלשון "אתה", פנים 
אל פנים, מערער בעיני צאל את היכולת להביט: החשֵכה אינה מאפשרת לראות מבעד 

לזגוגיות משקפיו של הנריק.52
קשר  קשורה  "הוא"  בלשון  המתממשת  השפה  של  הדה־טריטוריאליזציה  לטענתי, 
הדוק, כמצע, להיתכנות ההיעשות־אחות שלפנינו, ומערערת הבניות חברתיות ותפיסה 
מזו'רית של מערכות יחסים. בהתייחסותו של בחטין לשיח שנוצר בטקסט הוא כותב כי 
שיח זה רווי מילים זרות, התבטאויות ממינים שונים המתייחסות אל הלשון כאל אחת 
מבין לשונות אפשריות רבות, ולא כלשון היחידה האפשרית. התיאור מנוגד לדבריו של 

בחטין על ציור:

הפנים המוגמרות, או ה"סגורות", בציור )ובכלל זה גם בציור הדיוקנאות(. הן נותנות לנו 

אדם ממוצה, שהוא כבר כולו ישנו ואינו יכול להיעשות אחר. פניהם של אנשים שכבר 

אמרו הכול, שכבר מתו או כאילו מתו. הצייר ממקד את תשומת לבו בתווים המשלימים, 

הקובעים, הסוגרים. אנו רואים את כול־כולו וכבר איננו מצפים לדבר־מה נוסף )ושונה(. 

המסכם  השלב  זהו   — מטמורפוזה  לעבור  מחדש,  להיוולד  להתחדש,  יכול  לא  הוא 
)האחרון והסופי( שלו.53

המטמורפוזה  )אחר(,  ההיעשות־אחות  שבין  הקשר  את  למעננו  אפוא  מזקק  בחטין 
המתממשת באמצעות יכולתו של המחבר דווקא "לפתוח" את כללי הדקדוק, לערער אותם 
ולשחק עימם, בעזרת הדה־טריטוריאליזציה של השפה — לבין ערעור תווי הפנים, כך שלא 
יהיו גמורות וסגורות. אני מציעה כי השימוש בלשון "הוא", שמייצר דה־טריטוריאליזציה 

הרציג, הערה 21 לעיל, עמ' 208. 	51
צאל, הערה 3 לעיל.  	52

סרגיי  מרוסית:  תרבות,  שפה,  פילוסופיה,  מאוחרים:  כתבים  הטקסט",  "בעיית  בחטין,  מיכאיל  	53
סנדלר, תל אביב: רסלינג, 2008, עמ' 125. ההדגשות במקור.



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







27  מכאן, כ״ו, 2025

בשפה, מתרחש במקביל לדה־טריטוריאליזציה של תווי הפנים בתהליך ההיעשות־אחות. 
כאמור, זגורי־אורלי ורון מציינים כי המהלך השפתי כרוך במכלול היחסים החברתיים־
תרבותיים־פוליטיים שבין המיעוט לבין התרבות הדומיננטית, וכי בשפה מוטבע מקדם 
זה  נבדלים  עוד  אינם  והתוכן  הביטוי  ההיעשות  במערך  דה־טריטוריאליזציה.  של  חזק 
מזה.54 כלומר, שפת הסיפור ותוכנו של הסיפור חד הם. הדה־טריטוריאליזציה מתרחשת 
מהלך  המאפשרת  והיא  הפנים,  תווי  תיאור  של  התוכני  בהיבט  הן  השפתי  בהיבט  הן 
גם  הוא  לפיכך,  וחברתיים(, מהלך שמטבעו,  )אדיפליים  על סדרים  היעשותי המערער 

פוליטי־חברתי, כפי שנוכחנו לראות עד כה.
ובאשר לפער שבין רצף תיאור העלילה ובין מהלכה הכרונולוגי, ייתכן שהדבר מדגיש 
את מעמדה המרכזי של לשון "הוא" בסיפור. תחילת הסיפור בברוגז ובלשון "הוא" )"כמה 
זמן הוא עוד יהיה אִתי ברוגז?", הנריק שואל בקול צרוד בעמ' 25(, אחר כך ישנה חזרה 
כמה שבועות אחורה, להיכרותם של הנריק והמספר, אז דיברו בלשון "אתה". התפנית 
בקשר ביניהם מתרחשת כאשר המספר הזועם מאשים את הנריק שהפיל אותו בכוונה 
'שום  להשחית.  בערה  ושנאתי  אליו  צעקתי  דבר!'  "'שום  לרכוב:55  כשלמד  מהאופניים 
דבר! אתה עשית את זה בכוונה! בכוונה דחפת את האופניים הצידה, שאני אפול, שאני 
זה  עם  זה  לדבר  שבים  הם  המריבה  לאחר   .)33 )עמ'  והרגליים'"  הראש  את  אשבור 
בלשון "הוא", ובסיום הסיפור חוזרים ללשון "אתה". שתי סצנות ההיעשות־אחות במהלך 
הסיפור מתרחשות במהלך השימוש בשפת "הוא". אם כך, ייתכן שהבחירה באי־הלימה 
שבין הרצף הכרונולוגי והטקסטואלי והדגשת לשון "הוא" כבר בפתח הסיפור, מטרתה 

להעצים את מקומה של לשון "הוא" בהנעת מהלכיו המהותיים. 
הדה־ משמעות  את  שמחזק  "הוא",  בלשון  השימוש  על  המחבר  ששם  הרב  הדגש 
טריטוריאליזציה השפתית הזאת, מגולם בשימוש במשפט כמעט זהה הן בתיאור הסצנה 
הפותחת את הסיפור )בעמ' 25( הן בתיאור הסצנה שבעקבותיה מתרחשת ההיעשות־
אחות בפעם השנייה: "אני רוצה שהוא יגיד לי עכשיו על המקום למה הוא נהיה ברוגז 
אתי", אומר הנריק למספר, "מה עשיתי לו? שהוא יגיד דבר אחד רע שעשיתי נגדו!" )עמ' 
40(. זאת ועוד, בשתי הסצנות מתואר קולו הרציני של הנריק, שצלצולו כקולה של אישה 
זקנה, כאילו מרמז לנו להתחיל ולהיכנס לקריאה חווייתית־חושית, להקשיב ולשמוע את 
צליל השפה ולא להתרכז רק בתוכנה. אלו מלמדים אותנו כי קנז מבקש מאיתנו לתת 
את הדעת על כך שדווקא הברוגז פורע הסדר, שלכאורה מנתק ומפריד, הוא המזמן את 

יצירתו של דבר מה חדש ומרגש, בדמות היעשות־אחות. 
סצנת ההיעשות הראשונה מתרחשת לאחר המריבה בין הילדים, כשהמספר והוריו 
פניו של הנריק,  ומזהה בפניה את תווי  בוַואנדה  יצאו לבלות בעיר, שם המספר צופה 
לאחר  מתרחשת  השנייה  ההיעשות  סצנת  צוטט.  שכבר  כפי  נוכח,  אינו  כלל  כשהנריק 

זגורי־אורלי ורון, 20 לעיל. 	54
נוספת של המערך האדיפלי בניסיונו של הנריק ללמד את המספר לרכב על  נוצרת כאן שבירה  	55
מייצרת  זו  שבירה  האב.  של  מתפקידו  כלומר  אדיפלית,  מסורתי  באופן  אופניים, משימה שהיא 

הזדמנות למתרחש בהמשך.



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 28

הקשר  את  לשקם  הנריק  של  ניסיון  תהליך  מתוך  הילדים,  בין  ה"ברוגז"  שוב  שמוזכר 
ביניהם: "'אם הוא ישלים אתי, אני אגלה לו סוד שאפילו אבא שלי ואמא שלי לא יודעים'. 
זה נראה לי מוצא אפשרי. הסכמתי לעיסקה. 'אחרי הסרט אני אגלה לו', אמר הנריק" )עמ' 
41(. משם הם ממשיכים לבית הקפה שמגנו מתבונן הנריק בוַואנדה, ושם נגלית בפנינו 
ההיעשות־אחות השנייה, כפי שמתאר לנו המספר. כלומר, הברוגז והמעבר ללשון "הוא" 

בלתי נפרדים ממופעי ההיעשות־אחות ומתהליכיה. 
אם כן, השפה קשורה לבלי התר בתווי הפנים ובהזדמנות להיעשות. היעשות־אחות 
מזמנת מטמורפוזה, התחדשות ושינוי, כפי שמרמז בחטין למה שהטקסט מסוגל לייצר. 
הדה־ את  כאן  מאפשרת  ומנוכרת,  כמרוחקת  להיחוות  הייתה  שיכולה  "הוא",  לשון 
טריטוריאליזציה — גם של השפה וגם של תפיסותינו בנוגע למערכות יחסים חברתיות: 
עולם של היעשות נפרס בפני שתי הדמויות דווקא בזכות הברוגז. נדמה כי המספר חש 
שלשון "הוא" מאפשרת גילוי של עולם חדש, החורג מהאדיפלי המוכר ומזמן התרגשות 

וטלטלה: 

היטב זכרתי על מה נעשיתי ברוגז אתו, אבל לא רציתי להזכיר לו. לא שנטרתי לו, אך 

ההחלטה לעבור לדיבור בלשון־אתה היתה מכאיבה מפני שצידוקה התיישן כל־כך, שלא 

כמעבר הטבעי, החָלָק, לדיבור בלשון־הוא, שהיה מלא רגש אמיתי". )עמ' 26(

קו מילוט חברתי־פוליטי
בספרם קפקא — לקראת ספרות מינורית מתארים דלז וגואטרי דמויות נשיות המאחדות 
ההולמים  המילוט,  קו  רכיבים של  כמכילות שלושה  וזונה  תכונות של אחות, משרתת 
שלוש דרגות חופש: חופש תנועה, חופש היגד וחופש תשוקה. לאחיות, כחלק מהמשפחה, 
העובדות  או  המשרתות,  בידי  המשפחתית.  המכונה  את  "להבריח"  ביותר  החזק  הדחף 
הזוטרות, הדחף הגדול ביותר להבריח את המכונה הבירוקרטית, מכיוון שהן כבר לכודות 
בתוכה: "שפתן של המשרתות איננה מסמנת או מוסיקלית, אלא היא הצליל שנולד מן 
השקט". והזונות מצויות בהצטלבות של כל המכונות: המשפחתית, הבירוקרטית, הזוגית, 
ומבריחות אותן: "החנק או האסטמה הארוטית שהן גורמות אינם נובעים רק מהלחצים 
ומהמשקל שלהן — שלעולם אינם נמשכים זמן רב — אלא מכך שאִתן חודרים עמוק על 

קו של דה־טריטוריאליזציה".56
שלוש התכונות הללו נדרשות כדי ליצור את השילוב המוזר שיוצר קפקא. דלז וגואטרי 
זו כגילוי עריות סכיזואי, בשונה מגילוי העריות האדיפלי הנֵירוטי.  מתייחסים לנוסחה 
בגילוי העריות האדיפלי "האחות מוצגת כתחליף אם, המשרתת — כתוצר לוואי של האם, 
והזונה — כהיווצרות ריאקטיבית".57 גילוי העריות האדיפלי הנֵירוטי מתקיים עם האם, 
שהיא טריטוריאלית — ולפיכך הוא בבחינת רה־טריטוריאליזציה. לעומתו, גילוי העריות 
הסכיזואי מתרחש עם האחות, שאינה מחליפה את האם, אלא היא נמצאת "מן הצד השני 

דלז וגואטרי, הערה 20 לעיל, עמ' 117, 118. 	56
שם, עמ' 118. 	57



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







29  מכאן, כ״ו, 2025

דה־טריטוריאליזציה.  ומשמעו  והזונות,  המשרתות  של  לצידן  המעמדות",  מלחמת  של 
גילוי עריות סכיזואי יוצר קו מילוט, ולא שעתוק מעגלי. התקדמות, ולא עבירה על החוק: 

כוזבת  ילדות  ילדות,  לזיכרונות  לדיוקנאות,  לתצלומים,  קשור  האדיפלי  העריות  גילוי 

שמעולם לא הייתה, אך כזו שתופסת את התשוקה במלכודת של הייצוג, מנתקת אותה 

מכל החיבורים שלה ]...[, כדי להעמיס עליה כמה שיותר איסורים ולמנוע ממנה לזהות 

את עצמה עם השדה החברתי והפוליטי. גילוי־עריות־סכיזואי קשור לעומת זאת לצליל, 

לאופן שבו הצליל חומק וגושי הילדות נטולי הזיכרון חודרים במלוא חיוניותם להווה 

כדי להחיות אותו, להאיץ אותו, להכפיל את החיבורים שבו.58 

קריאה המוצאת בסיפור תיאור גילוי עריות אדיפלי אפשר למצוא בדבריה של שטרס: 
"הפיכת המבט של הנריק לאובייקט היא גילוי מוסווה היטב של אימוץ האיווי של 'האחר' 
את  הנריק  של  האימהית־ארוטית  האהבה  לו:  מתאווה  שהאחר  האובייקט  אימוץ  או 
שונה.  באופן  הנוסחה  מורכבות  את  זאת,  לעומת  מבהירה,  ההיעשות־אחות  ואנדה".59 
וַאנדה היא ללא ספק אחות משמעותית, אך מה בדבר תכונות המשרתת והזונה שהיא 
ולרוב  מועט,  באופן  כה  עד  נידונו  הסיפור  של  הפוליטיים־חברתיים  הקשריו  מגלמת? 
כבדרך אגב או בהסטת הדגש מהם: "יופייה של ואנדה, בת משפחת הפליטים הענייה, לא 
יכול לעמוד כשלעצמו, מחוץ להקשריו החברתיים, ובסופו של הסיפור גם יירתם לשרת 

אילוצים מעמדיים",60 וכן — 

הסכנה האמתית שמאיימת על ואנדה איננה החיבוק הכפוי של החייל הבריטי ואף לא 

העלילתית  ההתרחשות  במרכז  המבט  העמדת  "מופקרת".  "סוטה",  כאישה  סימונה 

המבט  אלא  איננה  אחותו  את  ממנה  לגאול  מבקש  שהנריק  שהסכנה  כך  על  מצביעה 

המציצני של המספר.61 

גווניו של הניצול מוכפפים כאן למבט המציצני של הסובייקט המספר, והתשוקה מוכפפת 
לאיווי האחר. אך מה מלמד השדה החברתי־פוליטי של תקופה זו בהקשר הסצנה שהמבט 
בכוחות  מעמיקים  אם  לעין  בולט  אחות־זונה־משרתת  בשילוש  השימוש  בה?  מתרחש 

הפוליטיים שרחשו מתחת לפני השטח, כפי שאעשה להלן.
ההיעשות־אחות  מהותי.  ההיעשות  רגעי  של  המוחשי  והמרחב  הפוליטי  ההקשר 

מתרחשת על רחבת הריקודים לצלילי מוזיקה. מה משמעותם?

שם, עמ' 120.  	58
שטרס, הערה 25 לעיל, עמ' 317. 	59

דותן, הערה 26 לעיל, עמ' 335-334. דותן מתייחסת לפן החברתי בסיפורי מומנט מוסיקלי וברומן  	60
התגנבות יחידים של קנז הן בהקשר המזרחיות המחלחלת לחברה הארופו־ישראלית הן בהקשר 
החניכה להֱיות אמן )עמ' 337(, אך הרבדים הפוליטיים הקשורים בתקופת המנדט הבריטי אינם 

נידונים בדבריה.
שטרס, הערה 25 לעיל, עמ' 319. 	61



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 30

רייך מציגה את תיאור חיי היום־יום והאינטראקציות בין אנשי היישוב בימי המנדט 
הבריטי בהקשרם הפוליטי.62 החל מאמצע שנות השלושים של המאה העשרים, וביתר 
שאת בתקופת מלחמת העולם השנייה, הנוכחות הבריטית בחיי היישוב הייתה ניכרת. 
בריטניה עמדה בראש הלוחמים מול גרמניה ואיטליה, ושלחה חיילים לארץ ישראל כדי 
להגן מפני פלישתן. כמאה אלף חיילים שירתו בארץ ישראל בתקופה זו, והארץ הפכה 

לעורף הלחימה ולאזור של אימונים, הכשרה ונופש. 
בחורות  בין  שנוצר  הקשר  הייתה  זו  בתקופה  הנפוצות  החברתיות  התופעות  אחת 
צעירות בנות היישוב הישראלי לבין החיילים הבריטים. אנשים פרטיים ומוסדות הקימו 
ועדות ויזמו פעולות וולונטריות, שמטרתן הכנסת אורחים כלפי החיילים והנעמת זמנם, 
את  ליוותה  ישראל  בארץ  היהודית־ציונית  הפעולה  של  והתעמולה  ההסברה  ומערכת 
הפעולות הללו. ה"מארחות" הזמינו חיילים לשיחה וכוס תה בביתן, ביקרו חולים ופצועים 
המארחות  מפגש.  מועדוני  והקימו  לכבודם  שנערכו  במסיבות  החולים, השתתפו  בבתי 
שנבחרו היו צעירות, דוברות אנגלית ונעימות הליכות, ובין השאר הן נדרשו לעבור מבחן 

קבלה ולעזור בתעמולה הציונית. 
בין  יצירת הקשר  ואת  עודדו את ההתרועעות  והלאומיים  המוניציפליים  המוסדות 
הבחורות לחיילים הבריטים. בצד המועדונים נפתחו בתי קפה, שאפשרו לחיילים לחוות 
חמימות וקִרבה נשית, חיוך ויחס אוהד, והנערות נהנו מיחס אדיב, שיחה נעימה, אווירה 
צברו  התקופה  באותה  זאת,  ובצד  בכך.  רצו  אם  וג'נטלמן",  "קצין  עם  ומגע  אירופית 
במגמת  עלייה  נרשמה  וכן  והתפשטה,  הלכה  הזנות  תאוצה:  אחרות  תופעות  שתי  גם 
היחס  כלפי  שניוּת  מתארת  רייך  הבריטים.  החיילים  לבין  היישוב  בנות  בין  הנישואים 
לנשים באידאולוגיה החלוצית הציונית־סוציאליסטית: מחד גיסא, הייתה זו אידאולוגיה 
של יחס שוויוני לנשים, שאמורה הייתה לחזק את מעמדן. מאידך גיסא, בפועל הייתה 

בחברה החלוצית "אוריינטציה גברית פועלית". 
היהודי  היישוב  בנות  בין  שנרקמו  הקשרים  כלפי  גם  בלטה  דו־ערכית  התייחסות 
לחיילים הבריטים. מחד גיסא, המנהיגות העירונית והסוכנות היהודית עודדו את הנשים 
ליצירת הקשרים, ומאידך גיסא, הגבילו אותן ליחסי אירוח בלבד. בחורה שנפגשה עם 
חייל בריטי חשה כחוטאת אם רקדה עימו, או אף הרהיבה עוז ונישאה לו, על אף העידוד 
את  ולממש  להתקדם  שונים,  חיים  דפוסי  לסגל  הנשים  רצון  הקשר.  ליצירת  המוסדי 
שאיפותיהן נתקל במחסום ציפיות מגדריות ומסורתיות ברורות. היחס לבנות השתנה 
בהתאם למצב הפוליטי־מדיני: בשנות המרד הערבי הצטייר הצבא הבריטי כבעל ברית 
במאבק, שמפרנס את היישוב ומגן עליו, אך בסוף 1938, כאשר המתח הפוליטי החריף, 
כיריב מדיני. ההתנגדות לקשרי  והחיילים —  כיבוש מדכא,  נחווה הצבא הבריטי כצבא 
הבנות והחיילים החריפה: מלבד ההתנגדות שמקורה בנסיבות משפחתיות או דתיות,63 
היהודיות  ובבנות  כובשים  הבריטים  בחיילים  ראו  היהודית  ההתנגדות  ארגוני  חברי 

נכבשות, וקשרים ביניהם הפכו מוקצים ומאוסים.

רייך, הערה 41 לעיל.  	62
בשנת 1942 הוקם במימון הרבנות "הוועד להגנה על כבוד בת ישראל".  	63



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







31  מכאן, כ״ו, 2025

במהלך מלחמת העולם השנייה היו נציגי השלטון הבריטי לאויבים של ממש לציבור 
היהודי, כשסגרו את שערי הארץ לאוניות המעפילים. הבחורות הצעירות שהתרועעו עם 
החיילים נחשדו כמשתפות פעולה עם האויב האימפריאליסטי, וארגוני האצ"ל והלח"י, 
ובהמשך גם ההגנה, יזמו מגוון מבצעים כדי לרדת לעומקם ולטיבם של הקשרים הללו, 
ובין השאר עקבו אחר הבחורות. לאנשי הביטחון ניתנו הוראות היכן למצוא אותן וכיצד 
הבריטים.  עם  מפגשיהן  בעת  שלהן  הגוף  שפת  ואת  התנהגותן  את  לבושן,  את  לפרש 

המקומות העיקריים שהתמקדו בהם היו בתי קפה, בתי מלון ואולמות ריקודים.
העוינות כלפי החיילים הבריטים חלחלה והפכה לעוינות כלפי הבחורות שהתרועעו 
עימם, והן הפכו למטרה להסתייגות והתנכרות, ולעיתים אף לאלימות. במקרים קיצוניים 
הן ספגו איומים ונרדפו, והיו בחורות שנרצחו משום החשש שיזיקו למהלכים היהודיים־
ציוניים. באופן פרדוקסלי, התרועעות עם חייל בריטי הפכה להיות מסכנת חיים ומוקצית, 
ובה בעת היו בחורות שעודדו לכך, כדי להשיג ידיעות מודיעיניות. בעקבות זאת החלו 
גם הקצינים הבריטים לחשוד בבחורות, והן נקלעו למצב חברתי מבלבל — שנוסף על 
חייל  עם  שהעמיק  קשר  מהן,  לרבות  והמיתון.  הקליטה  קשיי  בשל  הכלכלית  מצוקתן 

בריטי ענה על צורך אנושי בסיסי ורצון הדדי לחיים משותפים ולהזדמנויות חדשות. 
על  בהתבוננות  חשוב  נדבך  אפוא  מוסיפות  הפוליטיות־חברתיות  ההתרחשויות 
כי  ניכר  אך  מעשיה,  טיב  היה  מה  בבירור  יודעים  איננו  אומנם  וַאנדה.  של  פעולותיה 
הזרמים שרחשו מכל עבר ובין צלילי המוזיקה כללו התייחסות לנערות גם כמארחות, 
כלומר ספק משרתות ספק זונות, ונראה כי עמדת הכוח והניצול העיקרית לא הייתה של 
דמות המספר ה"מציצני", אלא של היישוב היהודי, שניסה להשתמש בנערות הללו תוך 
וניסיון לנכסן לפרויקט הציוני. היעשות־אחות מצליחה,  שלילת הסובייקטיביות שלהן 
ובכך כוחה, לחמוק מהדיכוטומיה של יחסי הכוחות הללו, כשהיא מייצרת תנועה חדשה 
שאינה קורסת למעמד המשרתת או הזונה. הערעור המגדרי מערבל את יחסי הכוחות 
ההגמוניים, והכניעות המצופה מהמשרתת או מהזונה מתחלפת להגנה עצמית הנעזרת 

בכוח, ואולי בלית־ברירה, בהיעשות־אחות:

הנריק היה מרותק אל המחזה ואני ראיתי את אחותו ואנדה שצחקה בלי הרף ובקול רם 

מדי, טלטלה את כתפיה בניסיון להיחלץ מחיבוקו המגושם של החייל, אך לא עלה בידה. 

]...[ החייל לא רצה להניח לואנדה והיא הדפה אותו מעליו בכוח. הוא התנודד רגע וצנח 

ארצה. )עמ' 42( 

במהלך היעשות־אחות ציפיית הפרויקט הציוני לארח את החיילים ולהנעים את זמנם 
אינה מתממשת. הסיטואציה מממשת את האנושי שבהיעשותי, ללא הבדלי מין או יחסי 

כוחות קולוניאליים. כך מציין דותן בהקשר ההיעשות: 

אלא  שבו,  לחייתי  דרור  קורא  איננו  הוא  מתחרק,  או  מתכלב,  או  מתערפד,  כשמישהו 

להיעשות  היכולת  הוא  שבנו  שהאנושי  משום  שבו,  לאנושי  דרור  קורא  הוא  להפך: 

או  אורגני  פוטנציאל  זה  אין  בטבע.  ביותר  העצום  הפוטנציאל  בעלת  ביותר,  הגמישה 



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 32

ביולוגי בהכרח אלא פוטנציאל כללי יותר המקיף את כל מה שהאנושי מסוגל לו, בכל 
מישור של ההוויה.64

על רקע ההקשר הפוליטי נוכל להבין גם את חשש המספר שמא יגַלו אותו ואת הנריק 
בעודם מציצים מהגן המוזנח והחשוך אל עבר בית הקפה, "יתפסו אותנו וישברו לנו את 
הראש" )עמ' 43(. חששו אינו נובע באופן בלבדי מחשיפת המיניות שבאקט ההצצה, אלא 
מאלימות שיכלה בנקל להתעורר בהקשר הפוליטי של המגע עם הנשים הצעירות. אין זהו 
רק חששו של ילד שמא המבוגרים יתפסו אותו במעשה קונדס, אלא חששו מפני סכנת 
חיים ממשית. הפוליטי מתמזג באישי. זאת ועוד: בחברה פטריארכלית האחות עלולה 
להזדקק למפלט מאלימות אחיה על רקע של "חילול הכבוד המיני", ואילו ההיעשות־אחות 
ולגיטימציה לחוויות של  מבטאת עמדה אחרת, כמעט הפוכה, שכן היא מספקת הגנה 
התנסות בגוונים של מיניות וזהות. האח מקבל תפקיד אחר: הוא אינו עוד "מגן על כבודה 
המיני" של אחותו, הגנה שבאמתלתה הוא תוקף ומסכן אותה, אלא, באמצעות ההיעשות, 
הוא מאפשר לה התנסויות בעלות גוון מיני ונשאר לצידה, בהתמזגות היעשותית שאכן 

מגינה עליה: 

כאילו היה מבקש לגאול אותה מאיזו סכנה על־ידי־כך שישׂים את עצמו תחתיה ויעביר 

אליו את הפגיעות העלולות להתכוון אליה. ואף הוא לא היה הילד שאני מכיר, כי הסכנה 

שהתגרה בה כמו אפפה גם אותו באווירת החלום והיופי. )עמ' 45( 

מאפשרת  ההיעשות־אחות  מוּכּר.  אינו  שכבר  לילד  להיעשות,  מרמזת  החלום  אווירת 
לפרוע את סדר תווי הפנים; היא קשורה לפריעת הסדר של זהויות יציבות ולהרס היופי 
)כפי שנתפס בחברה ההגמונית(, ולפריעת המבנים המולריים ההגמוניים בתקופת המנדט 

— הסוכנות היהודית, הארגונים המגינים לכאורה )אצ"ל, לח"י, הגנה(: 

הייתי  וצריך  סדרם  כל  נפרע  כאילו  ואנדה  של  פניה  יפי  את  לבחון  שוב  וכשהתרכזתי 

להתחיל הכל מחדש: השיער, הגבות, העיניים, העגילים... לארגן שוב את כל המתכונת 

ואת הצדקתה. אך שוב לא יכולתי לאחות את היופי הזה שנהרס, לשחזר את הסוד שנגלה 

לי לרגע ומייד אבד. )עמ' 36( 

כלומר, פריעת סדרם של תווי פנים פרסונליים היא בו־בזמן פריעת סדרם של מבנים 
פוליטיים, תזוזה של מערכי כוחות: בחורה שאינה נכלאת בתפקידה החברתי כ"מארחת", 
שבפועל  הגנה",  "ארגוני  בדמות  מוסווית  להגנה  מילוט  כקו  לאחותו  אח  שבין  הגנה 

מסכנים את האחות. 
לשדה  בקצרה  אעבור  הסכיזואנליטית,  בקריאה  עיקריות  תמות  חמש  משחילצתי 
השיח הפסיכואנליטי ולסקירת הלקונה הפסיכואנליטית בהקשר יחסי אחים, ולאחר מכן 

דותן, הערה 18 לעיל, עמ' 128. 	64



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







33  מכאן, כ״ו, 2025

אבחן כיצד אזורים חדשים מוארים בווינייטה קלינית לאור הקריאה הנוכחית בסיפורו 
של קנז. 

אחינו ואחיותינו: מינוריות אחאית בהקשר השיח הפסיכואנליטי

יותר עם אחינו  רב  זמן  אנו מבלים  ואחיות מציין אברמוביץ' שבילדותנו  אחים  בספרו 
יותר. אחאים הם  זמן ארוך  ואחיותינו מאשר עם הורינו, ושהקשר עימם נמשך לפרק 
פעמים רבות דמויות התקשרות האחד לאחר ומודל לחוויות של שותפות. הקריאה "אחי" 
נעדרים  ואחיות  אחים  זאת,  עם  ושייכות.  מחויבות  קרבה,  יחסי  מגלמת  "אחותי"  או 
על  לחשיבה  תאורטיים  דרך  מתווי  אין  לאנליטיקאים  הפסיכואנליטית.65  מהתאוריה 
אחים, ולכן פעמים רבות האחאות נדחקת לשוליים,66 והיחסים הבין־דוריים משתלטים. 
בזירה הפסיכואנליטית מציינת ג'ולייט מיטשל כי במבנה־העל התאורטי של פרויד אחיות 
מקומם  וכי  ואבות,  אימהות  של  לזו  דומה  נפשית  פונקציה  כממלאים  נחשבו  ואחים 
הייחודי לא נידון בו.67 מיטשל רואה הן בהגעתם של אח או אחות הן בציפייה להם ללא 
)sibling trauma(, המתרחשת במקביל לטראומת ההיפרדות  הגעתם טראומה אחאית 

)trauma of separation( שהגדיר ויניקוט, ומרבדת אותה.68 
הגעתו של אח היא אובדן של זהות התינוק כפי שהכיר אותה עד כה, שבה האח יהיה 
ושנוא  הפעוט(  של  מהעצמי  כחלק  שייחווה  )כיוון  נרקיסיסטי  באופן  אהוב  בו־זמנית 
)כיוון שייחווה כתחליף שלו־עצמו(. פעמים רבות, כדי להחזיר את מעמדו ינהג הפעוט 
באופן רגרסיבי, ויחזור למנהגי תקופת התינוקוּת, שממנה כבר החל באופן התפתחותי 
להתבגר. לפיכך, אף שהאירוע החיצוני הוא היוולדות אחות או אח, הגירוי הפנימי הוא 
והרצון להרגו. האגו של התינוק או  גילוי עריות עם האח  לגיטימיות:  תשוקות שאינן 
התינוקת מתפצל כתגובה לטראומה האחאית למגוון פיצולי העולם החברתי: חבר־אויב, 
הופך  התינוק  עם  הפעוט  הזדהות  שנחלשת  ברגע  שחור־לבן.  ילד־תינוק,  קטן־גדול, 
אכן  הוא  שהתינוק  מאשררת  הקנאה  קנאה.  מוצף  בתגובה,  והפעוט,  ל"אחר",  התינוק 

"אחר", אובייקט לתחרות. 
הוגָה אחרת העוסקת ביחסי אחאות בהקשר הפסיכואנליטי היא פרופסי קולס. קולס 
מדגישה גם היא את התעלמותו של פרויד ממערכות יחסים אחאיות כחיוניות להתפתחות 

הנרי אברמוביץ', אחים ואחיות: פסיכולוגיה, מיתוס, מציאות, תל אביב: רסלינג, 2016, עמ' 19.  	65
לדוגמה: הילדה פיגי בתיאורו של ויניקוט ביקשה להיקרא בשם אחותה הצעירה, ולא הייתה לכך  	66
באוטוביוגרפיה שלו  כתב  פרויד  הזאבים המפורסם מטיפולו של  ואיש  טיפולית;  התייחסות  כל 
שהדיכאון שלו נבע לא מחוויה טראומטית של צפייה בסצנה הראשונית, אלא מהתאבדות אחותו. 
ד"ו ויניקוט, הילדה פיגי: דו"ח על טיפול פסיכואנליטי בילדה קטנה, מאנגלית: יהודית גולדברג, 
תל אביב: דביר, 1999; זיגמונד פרויד, איש הזאבים: מתולדותיה של נוירוזת ילדות, מגרמנית: ערן 

רולניק, צפת: ספרים, 1999.
 Juliet Mitchell, “Siblings: Thinking Theory”, Psychoanalytic Study of the Child 67, 1 	67

(2013), pp. 14-34
ויניקוט, הערה 34 לעיל. 	68



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 34

ולעולמו הפנימי של האדם, תוך הכפפת הקשרים האחאיים לתאוריית הדחף  הנפשית 
של  יחסה  ואחיותיו,  לאחיו  פרויד  של  מיחסו  בשונה  לתחושתה,  האדיפלי.  ולתסביך 
קליין לאחיה עמנואל היה גורם מהותי ברעיונותיה המורכבים בנוגע לתשוקה המלווה 
התייחסות  קליין  של  המוקדמות  בהמשגותיה  מוצאת  והיא  אחים,69  בין  ושנאה  אהבה 
ליחסי אחים ככוח חשוב המאפשר התפתחות רגשית ומסייע ביצירת הנפרדות של הילד 
מהוריו.70 קולס מציעה כי העברה אחאית שונה מהעברה הורית, וכי יש להתייחס אליה 
ככזו. לעומת מיטשל, המדגישה משאלה עמוקה "להיפטר" מאח שנולד, דחפים תוקפניים 
וקנאה עזה שמלווים את הולדתו, קולס מציעה היבטים משמעותיים אחרים שהפעוט 
משכלל, ובהם אמצעים חדשים לשליטה בעולם, כגון נשיקות, נשיכות, מכות וחיבוקים, 

ואכלוס העולם הביתי בצעירים ממנו בני אותו הדור. 
התייחסות אחרת לקשר האחאי נמצא, למשל, אצל פרהאד דלאל, המתאר שני צירים 
)נפרדים( להתפתחות העומדים במשא ומתן: הצורך בנפרדות מההורים והצורך ללמוד 
כיצד לחיות בשיתוף פעולה עם האחים. מכיווּן אחר, ג'נין ויווֹנה מציעה כי הדיפרנציאציה 
אחר  ורעיון  הלטרלי,  בממד  שנוצרים  ובקונפליקט  ביריבות  עליהם  מקילה  אחים  בין 
את  להרחיב  עלינו  פיו  שעל  חברתי,  שיח  של  מחודשת  כמסגרת  אמדה,  רוברט  מציע 
בתאוריות  הנידונים  המסורתיים  לשניים  מעבר  צירים,  לשלושה  ה"עצמי"  מושג 
הפסיכואנליטיות: על ה"אני" ו"האחר" נוסף ה"אנחנו". תפיסה זו של "אנחנו" מתפתחת, 
לפיו, בטווח הגילים שנתיים-שלוש. החוקרים מריאן קריס וסמואל ריטבו מציעים כי 
מרגע שנולד אח נוצרים משולשים מחודשים, החורגים מהמשולש האדיפלי הקלאסי, וכי 
בחירתו של אדם בבני זוג מושפעת תמיד גם מקשריו האחאיים, ואינה בהכרח מושתתת 

על קשריו עם הוריו.71
במושגים של דלז וגואטרי, יחסי אחאות מינוריים במהותם.72 לעומת המז'ורי, שבו 
המודלים והתאוריות הם קיימים מובנים ומאורגנים, המינורי חותר תחתם, ומכונן תהליכי 

 Prophecy Coles, The Importance of Sibling Relationships in Psychoanalysis, London 	69
and New York: Karnac Books, 2003

 Melanie Klein, The Psychoanalysis of Children, Alix Strachey (Trans.), Nw York, NY: 	70
Delacorte press, 1975

 Farhad Dalal, Taking the Group Seriously: Towards a Post-Foulkesian Group Analytic 	71
 Theory, London and Philadelphia: Jessica Kingsley Publishers, 1998; Jeanine M.
 Vivona, “Sibling differentiation, Identity Development, and the Lateral Dimension of
 Psychic Life”, Journal of the American Psychoanalytic Association 55, 4 (December
 2007), pp. 1191-1215; Robert Emde, “Development Terminable and Interminable:
1. Innate and Motivational Factors from Infancy”, International Journal of Psycho-
 Analysis 69, 1 (1988), pp. 23-42; Marianne Kris and Samuel Ritvo, “Parents and
 Siblings: Their Mutual Influences”, Psychoanalytic Study of the Child 38, 1 (1983), pp.

311-324
וכפי שמציין אהד זהבי, כל היעשות היא היעשות־מיעוטי. אהד זהבי, "מינוריוּת", מפתח 1 )חורף  	72

2010(, עמ' 103-91.



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







35  מכאן, כ״ו, 2025

יצירה, קומפוזיציה ושינוי בתוך הזהויות והפרקטיקות ומעבר להן.73 המינורי מייצר דה־
הפסיכואנליטית  ההגות  פי  על  קיימים.  מבנים  על  ומערער  למזו'רי  טריטוריאליזציה 
הקלאסית, המדגישה את הציר האנכי של הקשר בין הורה לילדו, מערכות יחסים אחאיות 
הן מינוריות במהותן. רק לאחרונה עלו המשגות תאורטיות המציעות קו מחשבה החורג 
מן התפיסה הקלאסית בנוגע למשפחה הגרעינית ולמשולש האדיפלי, המוסיפות גם על 
הדיאדיות הפרה־אדיפליות  היחסים  יותר, שמדגישות את מערכות  תאוריות מאוחרות 
בין הורה לילדו. תאוריות אחאיות פועלות במקביל לתאוריות הקלאסיות המסורתיות או 
מציעות חלופות תחתן. המשותף לכולן נעוץ בהבנה כי ההתמקדות במשולש האדיפלי 
ובמערכות היחסים בין הורים לילדיהם עלולה להחמיץ דינמיקות ומודלים מהותיים של 
שרים הנוצרים עם האחים. כלומר, יחסים אחאיים אינם בהכרח מוכפפים )כשניוניים(  הַקְּ

לקואורדינטות ההוריות, אלא מציעים קואורדינטות חדשות. 
באופן דומה מתארת שושנה פלמן כי שדה השיח הספרותי הוכפף לזה הפסיכואנליטי, 
וטקסטים רבים נקראו לאור הפירוש הפסיכואנליטי. היא מערערת על יחסי הכוחות בין 
השדות, ומציעה לשים לב כיצד הספרות מרחיבה ומלמדת על התאוריה הפסיכואנליטית,74 
ולהתייחס לשפה כשלעצמה — ולא רק לתוכן )הפרשנות הפסיכואנליטית(. ברוח זו תסייע 
הקריאה בקנז בהתמודדות עם הלקונה הפסיכואנליטית בנוגע ליחסי אחים. אעבור כעת 
לווינייטה טיפולית שבה תתגלה היעשות־אחות, שתדגים כיצד סיפורו של קנז שופך אור 

נוסף על תהליך הטיפול וההדרכה, ומסייע בהמשגה של רבדים אחוותיים בנפש.

הריקוד לעבר היעשות־אחות בספרות ובקליניקה

מקס מגיע למייקל אייגן, להדרכה לטובת מטופלו לאנס. ההדרכה מפורטת בפרק "לרקוד" 
בספרו של אייגן, שנפתח בחלום שחלם מקס על לאנס:75

חלמתי על המון גברים שרוקדים עם המטופל שלי, לאנס, וכולם נהנים זה מזה. נדיר שאני 

מרגיש ככה. לרוב אני מרגיש בחוץ, מחסום ביני לבין כולם. עכשיו אני מאתר הרגשה 

טובה ואני רוצה לומר שהיא תמיד שם אבל נדיר שאני מכוונן אליה. היא שם, אבל רעש 

בפנים ובחוץ חוסם אותה. הרגשה טובה מעורבת במשהו מביך. תערובת מרטיטה. )עמ' 

)148

 Nicholas Thoburn, “Minor Politics: The Styles of Cramped Creation”, Deleuze, Marx 	73
and Politics, London and New York: Routledge, 2003, pp. 15-46

 Shoshana Felman (ed.), Literature and ג'יימס.  הנרי  של  כפול  פיתול  את  בקריאתה  כך  	74
 Psychoanalysis: The Question of Reading, Otherwise, Baltimore and London: John

.Hopkins University Press, pp. 94-207
מייקל אייגן, "לרקוד", העצמי הרגיש, מאנגלית: מרב בן בשך, תל אביב: תולעת ספרים, 2014, עמ'  	75
160-148. כל הציטוטים שלהלן לקוחים ממקור זה, וההפניות מכאן ואילך יופיעו בגוף הטקסט. 



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 36

בדומה לסיפור של קנז, גם בהתייחסותו של אייגן להדרכה שהעניק למקס המילה "חלום" 
מתארת את האווירה המאפיינת היעשות־אחות. בניסיונותיו להבין מדוע חלם על המון 

גברים הרוקדים עם המטופל שלו לאנס, נזכר מקס בערב שלפני החלום: 

דבר בלתי רגיל קרה בלילה שלפני החלום. רקדתי עם אחותי במסיבה. זה עצמו היה כמו 

חלום. ממש נהנינו זה מזה. בקושי האמנתי שזה קורה. כל כך משוחרר, זורם. זה העציב 

אותי שהיו לנו רגעים מעטים כל כך יחד. החיים שלנו פנו לכיוונים שונים. אני מטפל, היא 

בעסקים. אחרי הריקוד כולם נראו לי טובים. )עמ' 149(

הריקוד הנדיר של מקס עם אחותו היה משוחרר וזורם, ובניסיונו להבין מדוע בחלומו 
התחולל שינוי וגברים רקדו עם לאנס, נזכר כי היה רגע שבו חשב את אחותו לגבר. ברגע 

הזה נפתח החלון להיעשות־אחות:

את  חשבתי  שבו  רגע  היה  לאנס?  עם  שרוקדים  לגברים  זה  את  הפך  שלי  החלום  למה 

אחותי לגבר, זוויתית, אחר כך היא נראתה פתוחה, פגיעה, מאושרת. הרף עין שנעלם אל 

תוך חלום. יסודות גבריים, גבר אל גבר, קשר גברי עם אחותי. לילה אחד ראיתי וידיאו 

של גברים רוקדים — זורבה היווני. כל מה שיכול היה להשתבש, השתבש. והם רקדו. הם 

רקדו על האפר של האסון. זמנית, אחותי ואני היינו מחוץ לטראומה. רקדנו מעבר לאסון. 

האם יתכן שטראומה תתפוגג? שאפשר לעבור את הטראומה בריקוד? )עמ' 150-149. 

ההדגשה במקור( 

וריקודו עם אחותו הזינו רשת רגשות שצמחה  אייגן מציע כי ריקוד החלום של מקס 
"בזבז" את עצמו ואת סיכוייו  וכי לאנס סימל בחלקו את הדרכים שבהן מקס  בתוכו, 
לחיות. מקס אומנם לא הידרדר כמו לאנס, אך קיננה בו התחושה כי משהו קורס למחצה, 
מעין נכות רגשית חלקית. לפי אייגן, בזכות הריקוד החלו מקס ולאנס להשתפר ולצמוח 
ביחד, "מקס )בחלקו באמצעות לאנס, באמצעותי( רוקד את העיכול הרגשי לתוך החיים. 
רגע של חסד היכול להתפשט. רגע חובק כול, שבו מקס הרגיש שהוא חלק מן האנושות, 
ושהאנושות היא חלק ממנו" )עמ' 152(. התחושה שעמדה בבסיס התהליך שעברו הייתה 
של צמיחת היכולת לחיות, שבה ריקוד וחיים הולכים יחד: "הריקוד מסמל חיים, הצהרה 

של חיות".
ניכר כי אייגן חש בכוחה של האחווה )"מקס הרגיש שהוא חלק מן האנושות"( וגם 
בכוחו של הריקוד, אך להעשרת התבוננותנו על התהליך הטיפולי אקרא את הווינייטה 
לאור היעשות־אחות. מה מוביל אותנו דווקא להיעשות־אחות? ראשית, ריקוד החלום 
הפותח את הפרק כרוך בריקוד של מקס עם אחותו, ומקס מתאר בבירור עד כמה התמעט 
הקשר עם אחותו לאורך השנים, ומציין כי ברגע הריקוד כאילו נפתחה חסימה בזרמים 
היעשותיים, משהו השתחרר ונפרץ באופן מפתיע: "ממש נהנינו זה מזה. בקושי האמנתי 
149(. ברור כי הקשר בין מקס לאחותו הניע  זורם" )עמ'  שזה קורה. כל כך משוחרר, 
תהליך משמעותי בטיפול בלאנס, כפי שמתאר אייגן: "ריקוד החלום של מקס והריקוד 



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







37  מכאן, כ״ו, 2025

שלו עם אחותו הזינו רשת של רגשות שצמחה בתוכו. ]...[ מקס ולאנס החלו להשתפר 
יחד" )עמ' 152(. שנית, זוויתיות תווי הפנים והערבוב המגדרי: "היה רגע שבו חשבתי את 
אחותי לגבר, זוויתית, אחר כך היא נראתה פתוחה, פגיעה, מאושרת ]...[ יסודות גבריים, 
גבר אל גבר, קשר גברי עם אחותי" )עמ' 149(. שילוב האלמנטים הזוויתיים והפתוחים 

מאפיין גם כאן, בדמיון מפתיע לסיפורו של קנז, את תהליך ההיעשות־אחות.
נפנה כעת לתנועה שבין הספרות והקליניקה. מקס כמובן אינו מזהה את ההיעשות 
הנריק  של  ושפתיו  סנטרו  "היטפלות"  את  המזהה  קנז,  של  המספר  בעזרת  אך  ככזו, 
לפניה של וַאנדה במהלך ההיעשות־אחות, אפשר ללמוד כי גם כאן אנו עדים לתהליך 
את  פורעות  ונשיות  וגבריות  מתערבבים  הפנים  תווי  שבמהלכה  היעשות־אחות,  של 
הכר,  ללא  משתנים  הצדדים  שני  ההיעשות  במהלך  כאמור,  וההגמוני.  האדיפלי  הסדר 
על  ולא  כשלעצמו,  ההיעשותי  התהליך  על  מושם  הסכיזואנליטית  בהתבוננות  והדגש 
השינוי שעבר כל אחד מן הצדדים. אנו קוראים את הסצנה כהיעשות־אחות משום שהיא 
מסופרת בפי האח, העובר תהליך משמעותי עם אחותו עד כדי היעשות־אחות. לכאורה, 
באותה מידה, הן בסיפור הן בווינייטה, היה אפשר להתבונן על התהליך מן הצד השני, 
והן בווינייטה, נפרס התיאור הטקסטואלי לפנינו דרך עיניים  אך לא בכדי, הן בסיפור 
"גבריות", מספר )דמות המספר או אייגן( או אח )הנריק או מקס(. משום כך הדגש מושם 

על היעשות־אחות.
הריקודים,  רחבת  היא  ההתרחשות  זירת  קנז,  של  כבסיפורו  מקס,  של  בחלומו  גם 
ובדומה למספר אצל קנז, מקס במעמד של צופה. ממש כמו שוַואנדה בסיפורו של קנז 
מצויה בינות לחיילים הרוקדים סביבה, גם בחלומו של מקס לאנס רוקד עם "המון גברים". 
אפשר אפוא לראות בתהליך ההיעשות־אחות כינון של אזורים נפשיים אחוותיים.76 כפי 
שמציינים דלז וגואטרי, הלא מודע מורכב מנתיבים ומהיעשויות, ולפיכך במהלך היעשות־
אחות מסורטטים אזורים נפשיים אחוותיים )בנפש ובעולם החברתי(. ואף ש"סודו של 
הֶנריק" נקרא עד כה בהקשר ההתמודדות עם ה"אחר" הארץ־ישראלי, קריאתו לאור רעיון 
ההיעשות־אחות מדגישה פן שונה: לא הפליט כאחר, אלא אחוות הפליטים. לאנס, מטופלו 
של מקס, גדל כפליט כפוי בתוך כת, וברוח זו מובנת הכמיהה שהשתקפה בחלומו ככמיהה 
שמעצם  הריקוד,  ההיעשות־אחות:  של  מממדיה  שניים  מחדד  הדבר  פליטים.  לאחוות 
התנועתיות שלו במרחב שובר קודים ברורים של כיווניות ותנועה, והאחווה האחאית, 
המתערבבת עם אחוות הפליטים. הפוליטי והאישי שוב מתרכבים יחדיו. חלומו של מקס, 
שבו ראה גברים רוקדים עם לאנס, יוצר מעבר מ"האחר" אל האחווה. תהליך ההיעשות־
אחות, כך מתחדד גם בתיאורו של אייגן ובהמשך ל"סודו של הֶנריק" ול"בארטלבי", הוא 
תמיד תהליך של כינון אחווה, והוא מהותי לחשיבה ולהתייחסות גם בטיפול הפרטני.77 

לכך נוכל להתייחס באמצעות הפריזמה הרעיונית שהציע אמדה )Emde, הערה 71 לעיל(, שלפיה  	76
ריבוי  של  במובן  "אנחנו",  לכדי  וה"אחר"  ה"אני"  להתפתחות  בנוגע  הבנתנו  את  להרחיב  עלינו 

המייחד כל אחד מפריטיו השונים.
הרואות  קבוצתיות,  טיפול  בתאוריות  שונה  מזווית  רבות  נידונה  האחים  קבוצת  של  חשיבותה  	77
בקבוצת הטיפול קבוצת אחאים. לדוגמה, סמדר אשוח דנה בקבוצת הטיפולית כמאפשרת שחזור 
 Smadar Ashuach, “Am I my Brother’s Keeper? The Analytic אחאים.  ביחסים  וטיפול 



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 38

 ,“frater” ,בלטינית, מלשון אח “fraternity” :ואומנם, המילה אחווה מקורה במילה אח
ו־”sorority“ בלטינית, מלשון אחות, ”soror“. ייחודה של ההיעשות־אחות הוא האחווה, 
שאינה ממגדרת ומפרידה בין אחים לאחיות, כפי שנהוג באופן מסורתי, והיא המאפיינת 

גם את אחוות הפליטים.
מקס מפרש את הגברים הרוקדים עם לאנס בחלומו כסימבולים לרגשותיו־שלו, ובכך 

נוצר מגע בינו ובין לאנס: 

יחד. אני לא מונע את כניסתו.  כל הגברים שרוקדים אתו — הם הרגשות שלי. אנחנו 

אני לא מונע את כניסתי. בכך שאני יוצר מגע עמו, אני יוצר מגע עם עצמי. אני חושב 

שהחלום מראה שהיחסים שלי ושל לאנס, שלך ושלי, מתפתחים בדרך רגישה. )עמ' 151( 

באמצעות מושג ההיעשות־אחות אני מרחיבה את יריעת הפירוש של מקס בשני ממדים: 
בממד הראשון, ברמה הטיפולית, עדיין בתוך יחסי העברה והקשר שבין לאנס למקס, 
האחים,  אחוות  לו:  משתוקק  שלאנס  הקשר  טיב  את  להבין  מסייעת  ההיעשות־אחות 
ההיעשות־אחות  והמציאותית,  ההתפתחותית  ברמה  השני,  ובממד  הפליטים;  אחוות 
תִי שבו לאנס לכוד, הרובד הפוליטי־חברתי  מתגלה כמאפשרת קו מילוט מהאדיפלי והכַּ

השזור בנפשו.
לבין  בינו  המתרחשת  מודע  הלא  לתנועת  הצצה  לפיכך,  מאפשר,  מקס  של  חלומו 
לאנס. עוצמת הקשר האחוותי בין אחאים, כפי שחווה אותו מקס ערב החלום, מלמדת 
על צורכו הלא מודע של לאנס, המטופל )וכמותו על צורכו של מקס, המטפל(, באחווה 
תי, שהיה נתון בהם:  אחאית — אחווה שתאפשר קו מילוט מטופריהם של האדיפלי והכַּ
"לאנס נהג לומר שהוא נוצק בשתי תבניות שונות )אם ואב(, שתיהן משובשות" )עמ' 
לרצות אותה עליו להתאיין.  ושכדי  אִימו תמיד הרגיש שאינו בסדר,  150(. בקשר עם 

הקשר עם אביו התאפיין בחוסר יציבות, והציב סטנדרטים לא אפשריים.
לאנס גדל והתחנך בכת, כפי שמספר מקס: 

מוטרפים,  אנשים  חושב.  אני  אותו,   )razed( מחקו   — בכת  אותו   )raised( גידלו 

תובעניים, שידעו מה נכון עבור העולם. ידעו מה נכון לילדים! שום הבנה בעניין מהם 

ילדים כילדים. ילדים הם כלי לקידום ערכי הכת. )עמ' 148(

בדומה לאידאולוגיות קיצוניות, על ציפיותיהן ודרישותיהן, הכת שלאנס התחנך בה יצרה 
עיוות וניצול, וחנקה הזדמנויות לחוויות של ילדוּת ומשחקיות. העובדה שמקס כלל אינו 

 Group as a Space for Re-enacting and Treating Sibling Trauma”, Group Analysis 45, 2
pp. 155-167 ,(June 2012). מפאת קוצר היריעה לא ארחיב בנושא הטיפול הקבוצתי. לסקירה 
בנושא יחסי העברה אחאים בפסיכותרפיה ראו, ריבה אלטמן, "'מי בא אחרַי?' על יחסי העברה 

אחאיים בפסיכותרפיה פסיכואנליטית", מארג ד )2013(, עמ' 68-43.



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







39  מכאן, כ״ו, 2025

מהרהר באחאים של לאנס, ואף לא בקשר של לאנס עם חברת הילדים בני גילו בתוך 
שר. מקס מתאר:  הכת, מדגישה את חסרון הַקֶּ

נהניתי כל כך מהדיבור הרך, האיטי, המשמעותי שלו, שיכולתי להתערסל בו עד ששכחתי 

עד כמה קשה לו להיות עם אדם אחר באופן שבו אנשים נמצאים יחד באמת, כשהפוקוס 

אינו מופנה דווקא אל האחד או אל האחר. )עמ' 151( 

אותנו  ומזמינה  מגדריים,  סטראוטיפיים  על  בעצמה  מערערת  לאנס  של  דיבורו  רכות 
לעבר היעשות־אחות. תיאור הקושי של לאנס להיות עם האחר בקשר שבו הדגש אינו 
מושם בלעדית על אחד הצדדים מזמין אותנו למרחב היחסים בין אחים, ומבהיר מדוע קו 
המילוט בלא מודע של מקס, בהעברה הנגדית, פנה לעבר היעשות־אחות — כתשוקה של 
לאנס באחוות אחאים, שהיא אישית בו־בזמן שהיא פוליטית. זוהי אחווה של אחאים, של 
פליטי הכת, של אמון ושל היות ביחד "באופן שבו אנשים נמצאים יחד באמת". האחווה 
הקשורה להיעשות־אחות היא כוח מציל: היא אינה אידאולוגית או כתית, אף שאפשר 

לבלבל ביניהן. היא מושתתת על שותפות, אחווה ואמון.
מכיוון שהלא מודע פועל בעולם ללא חוקיות ברורה, את התנועה שבין הלא מודע של 
לאנס ושל מקס אפשר לראות כאחד הנתיבים של הלא מודע המתהווים בטיפול. לחֲלום 
נהוג לייחס משמעות רבה הן בשדה הפסיכואנליטי הן בשדה הספרותי, והנתיב הלא מודע 
שנרקם בין מקס ללאנס מאפשר אפוא עבודה ייחודית: באמצעות סצנת ההיעשות־אחות 
מתרחשת  עצמו  ובחלום  לאנס,  את  חולם  הוא  חייו,  במציאות  המתרחשת  מקס,  של 
טרנספורמציה לא מודעת כחלק מהתהליך הטיפולי. כפי שהספר והעולם מכוננים, לטענת 
דלז וגואטרי, יחסים ריזומטיים זה עם זה,78 גם היחסים הריזומטיים הנוצרים בין חיי 
יוצרים  אלא  המציאות,  את  מתארים  או  משקפים  )שאינם  החלום  חיי  לבין  המציאות 
דבר מה חדש( — מאפשרים מישור לשימוש בהיעשות במרחב הטיפולי. הטרנספורמציה 
אליה,  הנלוות  והאסוציאציות  החלום  עבודת  באמצעות  מקס,  בעולמו של  שהתרחשה 
מחדדת את הקישור שבין היעשות־אחות לבין האחווה החוצה מגדריות: האסוציאציה 
לחוויית הריקוד של לאנס בין המון גברים, באחווה, הייתה אסוציאציה דווקא לאחות, 

ולרגע של היעשות־אחות. 
מקס עצמו, כאמור, כמה לאחווה ולשיתופיות עם אחותו. האחווה הנחשקת היא בו־
זמנית אחווה אחאית פרטית וגם אחוות פליטים פוליטית. עצם ההפרדה שבין העיסוקים 
— הוא מטפל, היא בעסקים — מייצרת דיכוטומיה, שדות שיח שונים ולכאורה מרחיקים. 
הריקוד אפשר תנועה לעבר המינורי — פליטים שרוקדים במסיבה, "מעבר לאסון". בדומה 
היעשות־אחות,  בתוך  דווקא  נוצרת  הטראומה  מן  המוגנות  חוויית  קנז,  של  לסיפורו 

"בניגוד לאמונה עמוקה ומושרשת, הספר איננו דימוי של העולם. הוא יוצר ריזום עם העולם, ישנה  	78
התפתחות לא מקבילה של הספר והעולם; הספר מבטיח את הדה־טריטוריאליזציה של העולם, 
אך העולם מבצע רה־טוריטוריאליזציה של הספר, שבתורו מייצר דה־טריטוריאליזציה של עצמו 
11. התרגום שלי,  2 לעיל, עמ'  Deleuze and Guattari, Thousand Plateaus, הערה  בעולם". 

שס"מ.



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 40

ובשונה מטענתה של מיטשל, הקשר בין האחים המתממש בהיעשות־אחות אינו מייצר 
טראומה אחאית, אלא מגן מפני טראומה חיצונית.

באמצעות תנועות הריקוד חצתה ההיעשות־אחות את אחרות עיסוקיהם של מקס 
ואחותו, וחדרה גם דרך האדיפוס והמיניות: "אפשר מן הסתם לדבר על מרכיבים הומו־
ארוטיים בין מקס, לבין לאנס, לביני, ועל רגשות של אב־בן. לגורמים אלה זמן ומקום 
היעשות־אחות:  המאפיינות  הריקוד  תנועות  את  להדגיש  וחוזר  אייגן,  אומר  משלהם", 
"כעת די שנעריך את העובדה, שמקס )בחלקו באמצעות לאנס, באמצעותי( רוקד את 

העיכול הרגשי לתוך החיים" )עמ' 152(. 

סיכום

מערכת היחסים הייחודית הנפרסת בסיפור בין הנריק וּוַאנדה, כפי שהמספר חווה אותה, 
מזמינה אותנו לעקוב במדוקדק אחר כל פרט קטן כתווי פנים, ולהתחקות אחר תנועת 
הקשר הבלתי נפרד בינו לבין התרחשויות פוליטיות והתמודדויות חברתיות רחבות ממדים. 
ההיעשות־אחות מגלה רבדים חדשים בטקסט הספרותי, ומאפשרת לחשוב במחודש גם 
על הווינייטה הטיפולית. הן בסיפור הן בשדה השיח הפסיכואנליטי, ההיעשות מסייעת 

לנו לעקוב אחר רזיה ונפתוליה של מערכת היחסים האחאית.
באמצעות הקריאה הסכיזואנליטית והמעקב אחר התפתחות ההיעשות־אחות נחשפו 
לפנינו חמישה רבדים שבהם סיפורו של קנז משתמש, ובו־בזמן מממש: הרובד הראשון 
כחלופה  הבמה,  לקדמת  והאחוותי  האחאי  הקשר  העברת  באמצעות  כיצד,  המחיש 
חוצת מגדר ודורות לקשר האדיפלי, חותרת ההיעשות תחת האדיפלי וההגמוני, הפרטי 
והקולקטיבי, ופורעת את האופן שבו מתארגנים מושגי היופי והאחרות ההגמוניים. הרובד 
השני הדגים כיצד החצייה המגדרית הממומשת במהלך היעשות־אחות )בהתרכבותם של 
תווי הפנים והבעות הפנים וההתנהגויות ה"סטראוטיפיות"( מזמינה אותנו לחוויה מגדרית 
המיידי  החיבור  את  הדגיש  הרובד השלישי  האחאית.  האחווה  ולהמשגת  ריבוי  במונחי 
והדה־טריטוריאליזציה  השפה  של  הצליליות  איכויותיה  שמכוננים  לפוליטי  האישי  בין 
קו  המאפשר  הוא  ההיעשותי,  המהלך  בהקשר  בבירור  המתרחש  זה,  חיבור  השפתית. 
מילוט מן ההגמוני באמצעות ערעור ההייררכייה השפתית בין העברית הצברית לשפת 
המהגר הפליט, כשהצלילים, ולא המשמעות, הם המניעים בו־בזמן הן את העלילה כולה 
הן את הקשר הייחודי בין הילדים. ברובד הרביעי, בהמשך המעקב אחר השפה בסיפור, 
ראינו כי דווקא לשון '"הוא", בגוף שלישי, היא המייצרת את המרחב ליצירת דבר מה חדש 
וייחודי בדמות היעשות, בשונה מהאינסטינקט הראשוני שמייצר חוויית ריחוק וניתוק. 
)בשונה  אזורי ה"סכיזו"  ושל  כוחם של האחות  והרובד החמישי, האחרון, המחיש את 
מילוט  קו  ליצירת  כמסייעים   — ההיעשות  במהלך  שמוצגים  כפי   — הנֵירוזה(  מאזורי 
לבחורות המארחות בתקופת  מן הממדים המסוכנים של האידאולוגיה,  חברתי־פוליטי 

המנדט הבריטי. 



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







41  מכאן, כ״ו, 2025

רבדים אלו שופכים אור נוסף על כתיבתו של קנז, החולשת על דינמיקות חברתיות 
ופוליטיות ובו־בזמן על צפונותיה הכמוסים של הנפש, באופן שמציג את הקשר הבלתי 
נפרד בין המאקרו למיקרו, וממחיש את הדהודו של הערעור התמידי של קנז בסיפורת 
ייחודית  לטווייה  מזמינה  קיימים  ושל סדרים  זו של חוטים מהודקים  פרימה  ובעולם. 
וליצירה מחודשת, התבוננות רעננה על כל הקיים — הרקוב והנשגב גם יחד — ומציעה 
כהשקפות  וריבוי  דה־טריטוריאליזציה  ושפתיים;  אדיפליים  הגמוניים,  למבנים  חלופה 
עולם וכחוויית חיים. זוהי הזמנה להסיט את תשומת הלב אל עצם זיהויה של ההיעשות, 

המטמורפוזה הייחודית, שאינה מובנת מאליה,79 ולהתחקות אחר תנועתה. 
מרבית התאוריות הפסיכואנליטיות עוסקות בקשר שבין הדמות המטפלת לילד, ורק 
לאחרונה החלה התבוננות על מערכת היחסים האחאית, המצויה בציר האופקי ונקשרת 
לקבוצת השווים. התאוריות הפסיכואנליטיות המעטות העוסקות ביחסי אחים מציעות 
לרוב את נקודת המבט של הבכור, ואילו ההיעשות־אחות בסיפורו של קנז מדגישה את 
יחסו של האח הצעיר דווקא, ולא את ההתמודדות עם היוולדותה של אחות, ובווינייטה 
חסרון  של  דווקא  המציאותית(  או  מודעת  )הלא  החוויה  את  מדגישה  היא  הטיפולית 
האחות. זוהי אפשרות אחת להיענות להצעתה של קולס להמשגה תאורטית של מורכבות 
את  לצמצם  הקלאסית  הפסיכואנליטית  לנטייה  המתנגד  באופן  אחים,  כלפי  רגשית 
האחאים לדמויות לא רצויות או להפוך את היחסים עימם לנגזרת היחסים עם ההורים.

הן בסיפור הן בווינייטה הטיפולית נקשרת ההיעשות־אחות לאחוות אחאים, אחוות 
שלפיה,  אחים,  ליחסי  הנוגעת  תאורטית  המשגה  כאן  מוצעת  המקרים  בשני  פליטים. 
בקשר אחאי מתפתחים אזורים נפשיים אחוותיים המשלבים את האישי־נפשי והפוליטי־
זהו קו  ופרטי:  זה הוא פוליטי  חברתי. קו המילוט שמאפשרת ההיעשות־אחות במובן 
מילוט הן מן המרות האידאולוגית הן מזו האדיפלית. רגעים חמקמקים דמויי חלום אלו 
מכוננים חלק מהותי בזהות ובמנעד החוויות. הריקוד, האחווה האחאית ואחוות הפליטים 

בלתי נפרדים מהיעשות־אחות, והם עשויים לתרום לזיהויה או לעבודה עימה.
כפי  מחודשים,  והתנסות  משמעות  נתיבי  לחפש  אותנו  מזמינות  קנז  של  יצירותיו 
שמדגים גוף המחקר הנרחב בעניינן. ההגות הדלז־גוואטריאנית משתלבת באופן טבעי עם 
כתיבתו, ומסיבה את תשומת לבנו למרחבים חדשים, שאינם חדלים מלהיווצר ביצירתו 
בקריאות חדשות.80 הקריאה שהוצעה לעיל מזמינה את התנועה שבין השדה הספרותי 

בספרו של אייל דותן )ביחד ולבד, תל אביב: ידיעות ספרים, 2017( מתייחס הסב לרעיון ההיעשות:  	79
"היעשות, סימביוזה, מטמורפוזה, קרא לזה בכל שם שתרצה. שני גופים זרים לגמרי יוצרים קשר 
חד־ ייחודי,  הוא  ביניהם  כתוצאה מהאיחוד  שנוצר  ומה  פעולה  מיוחד, מפתיע, משתפים  חדש, 
פעמי" )עמ' 136(. במקרה שלפנינו הגופים אינם זרים, בהיותם בני אותה משפחה ובני משפחת 
האדם. ועם זאת, עצם חיבור ייחודי ומפתיע שכזה מצביע בו־זמנית הן על הזרות וההבדל והן על 

היצירתיות והחיוניות הנובעים ממנו, כבלתי נפרדים אלה מאלה, כמחיים האחד את האחר.
איל בסן מציין כי הגותם של דלז וגואטרי מזמינה לפתיחותה והיפתחותה של היצירה הספרותית,  	80
ומציע עבודה מרתקת עם יצירתו של גנסין ברוחם, בספרו גנסין סטייל, ירושלים: מוסד ביאליק, 
מנגנים  "הקווים  סמאי,  שני  אצל  נמצאת  קנז  של  אחר  בסיפור  דלז־גוואטריאנית  קריאה   .2021
מעצמם: קריאה בסיפור 'התרנגולת בעלת שלוש הרגליים' מאת יהושע קנז לאור מושג ההיעשות 

של דלז וגואטרי", מארג ד )2013(, עמ' 251-221.



אחאות וכינונם של אזורים נפשיים אחוותיים: היעשות־אחות בסיפור "סודו של הֶנריק" ליהושע קנז והקשריה הקליניים







































































 מכאן, כ״ו, 2025 42

לזה האנליטי־קליני, ואולי לא בכדי, לאור העובדה שהגותם של דלז וגואטרי עסקה רבות 
בביקורת ובשיח עם השדה הפסיכואנליטי.

מצויים  היעשותיים  תהליכים  אך  בהיעשות־אחות,  מיוחד  באופן  עסק  זה  מאמר 
סביבנו כל העת, ובכוחם לחשוף אותנו למגוון נקודות מבט וחוויות של רבדים חברתיים 
או  תכנון  ללא  ספונטני,  באופן  מתרחשת  הראשוני,  במובנה  היעשות־אחר,  ונפשיים. 
הכנה. עם זאת, נראה כי הכמיהה להיעשות )מודעת או לאו( קיימת מקדמת דנא. אלי 
המיתולוגיה היוונית וגיבורי־העל מממשים היעשויות־חיה רבות ומגוונות, ואף בסיפורת 
העברית העכשווית נמצא מגוון התייחסויות להיעשויות. ספר הילדים אלימיאו של יהונתן 

גפן, למשל, פוסע איתנו צעד־צעד במהלך היעשות־חתול.81 
ביחד ולבד על ההשתוקקות  דותן  ומודע מספר הסב בספרו של אייל  ישיר  באופן 

האנושית להיעשות, במהלך דיון תרבותי־פילוסופי־פסיכולוגי עם נכדו: 

אתה, אני, כולנו, בני המין האנושי, פוזלים כל הזמן הצדה, רוצים להיות כמו מישהו או 

כמו משהו אחר, לרגעים ספורים או לתקופת חיים. כמכלול אינדיבידואלים ענקי אנחנו 

מסרבים להסתפק במה שנתן לנו הטבע, אלא חותרים תמיד להשתנות, להתעצם, להרחיב 

את יכולותינו.82 

יעל, הנדמית  לעומתו, מיכל בן־נפתלי מובילה אותנו בהאנרכיסטיות דרך כמיהתה של 
הבוחרות  ולנשים  לעצמה  יוצרת  שהיא  החדשים  בחיים  להווייתה  הכרחית  קיומית, 

להצטרף לדרכה:

הן  להיות  ביקשה  צורתן,  את  ולקבל  שתפגוש  לנשים  עצמה  את  להשאיל  ביקשה  היא 

עצמן, דמיינה אין־סוף אפשרויות של הזדהות והידבקות נפשית, מעין מנגנון שמאפשר 

יכולה לעשות. שכל אחת תבלע מישהי אחת  היית  כן לא  לךְ לעשות דברים שאילולא 

לפחות, שכל אחת תהיה עוד מישהו או מישהי ותוותר על מרחק ההתבוננות של ההבנה, 

שכל אחת תגלם אחרת במו גופה, תשאל ממנה את התכונות שלה. לא תתחפש לאחרת, 

לא תשלה את עצמה או את האחרים, לא תשַחק ולא תוליך שולל, אלא באמת תהיה היא, 

תיתן לה להוליך אותה בתנועה בלתי פוסקת.83 

דלז רואה באתיקה עמדה של מחויבות יצירתית למִקסום הקישורים ולמִקסום אפשרויות 
ההיעשות,84  למושג  אינהרנטי  באופן  קשורה  האתיקה  הזה,  באופן  בעולם.  הקיום 
כשבמובנה הרחב, היעשות־אחר היא תנועה של עמדה אתית הקשורה להתנסות בהוויה 

יהונתן גפן, אֵליִמְיאָוּ, אילנה זפרן )מאיירת(, חבל מודיעין: כנרת, זמורה־ביתן, דביר, 2018. 	81
דותן, הערה 79 לעיל, עמ' 135. 	82

מיכל בן־נפתלי, האנרכיסטיות, עינת יקיר )עורכת(, חיפה ובאר שבע: פרדס ומכון הקשרים, 2023,  	83
עמ' 52. 

 John Marks, “Ethics”, Adrian Parr (ed.), The Deleuze Dictionary, Edinburgh: Edinburgh 	84
University Press, 2005, pp. 85-87



שני סמאי־





וסקוביץ' מ







43  מכאן, כ״ו, 2025

של אחרות מינורית. התנסויות מינוריות מגולמות בספרות ומהדהדות בנפש האנושית. 
ולעומת התנועה האינסטינקטיבית )הנפשית והפוליטית(, ששואפת פעמים רבות להגיע 
לכדי תחושת פוטנטיות הנקשרת לבריאות נפשית ולתחושת ביטחון, ההיעשות מציעה 
עמדה אתית שמאירה את התנועה ההפוכה לכאורה, לעבר המינורי. תנועה זו מערערת את 
יחסי הכוחות המובנים שבין המז'ורי למינורי, ומייצרת עוצמות אחרות מאלו ההגמוניות 
או האדיפליות. התנועה הנוצרת בסיפורו של קנז בעקבות היעשות־אחות מזמינה אותנו 
והכיסוי שלו נחשף  להתחקות אחר העוצמות האלה בדיוק, אחר הסוד שמנעד הגילוי 

ומתממש מול עינינו.

המכללה האקדמית תל־חי


