
419

"ברעפי עליו": המבע הנכדי ומבעים "מתענפים" 

בשירת גבריאל פרייל

יותם פופליקר

פרולוג: במלאות שלושים שנה למותו

מצומצם  מילים  מספר  כוללת  שהיא  מכיוון  לא  רזה.  שירה  היא  פרייל  גבריאל  שירת 
מצטמצם  ספרותי  גוף  בבחינת  שהיא  מכיוון  אלא  המינורי,  מן  בה  שיש  או  מהמילון 
המותיר מקום לאחרים להצטופף בחיקו, שירה המבינה את מעמדה היחסי בבית הגידול 
והשדה הספרותי. "אֲנִי יֶלֶד הוֹלֵךְ וְרָזֶה", הוא כותב בשיר ללא כותרת במדור "מִלים בחֹרף: 
יךְ / אַהֲבָה לְאַגְמֵי  מַמְשִׁ ה אֶת עַצְמִי כְּ 1985/6–1992"; "זֶה מַדְאִיג לאֹ מְעַט / אַךְ אֲנִי עוֹשֶׂ
מְקוֹמָן /  בִּ קֻיּוֹת  הַדַּ וְכָל  יָדִי /  בְּ נֶחָמָה  זֶר  חֲצִי־גֶּ פֶר. //  סֵּ בַּ שֶׁ ה  הַחֶמְדָּ לִטְעִימוֹת  פֶה /  הַקָּ
רַק הַגּוּף חוֹזֵר וְאוֹמֵר: / יֶלֶד הוֹלֵךְ וְרָזֶה". ההברה "זֶה" החוזרת בסוף השורה הראשונה 
זֶר", מלמדת על החומר הלשוני המהדהד  ובתחילת השורה השנייה, ושוב בנחמת חצי ה"גֶּ
את צורכי הגוף, "הַגּוּף חוֹזֵר וְאוֹמֵר" ומתרה שהקול דק, רזה יתר על המידה, ממשיך הלאה 
ךְ". הקול הפריילי חרישי, מאופק וכואב מרגישות  ל כָּ ית רָזָה כָּ עָה נַעֲשֵׂ ָ והולך ונעלם: "הַשּׁ
קֹלָב" ש"נִזְהָר  עַלּ  לוּי  ק / תָּ דַּ יתרה; קול שאינו בטוח בצדקת דרכו, אלא הוא כ"מְעִיל 
ס –" מדגיש פרייל, "אֲנִי קוֹנְכִיָה  לִיצוֹת רוֹדְמוֹת". "לאֹ אָצִיל לאֹ דּוּכָּ בִים / מִמְּ גָּ סוּקִים נִשְׂ מִפְּ
תִיבָה רוֹדֶמֶת  ל הָרִים חוֹגְגִים מַה, אוּלַי / כְּ סָבִיר־לאֹ־סָבִיר / שֶׁ לְמִי / מְצִיצָה בְּ חֶדֶר יְרוּשַׁ בְּ

יְא"1 — ובגיא יש להצטופף, להצטמצם, ללכת ולרזות והלאה והלאה. גַּ בַּ
הגיא הזה, בין השאר, הוא מרחבה של אמריקה היהודית של המאה העשרים. שירתו 
רזה גם מכיוון שהיא נכתבה בשממת אמריקה העברית והיידית. ב־1955, בתגובה לביקורת 
של המרכז הארץ־ישראלי על היעדר הדינמיות והכוח בספרות העברית באמריקה, שכבר 
הייתה על ערש דווי, כתב פרייל: "אומנם שוררת שתיקה, אבל זו שתיקה המרמזת על 
חשבון נפש לא מודע של אלה שנשאו על גבם במשך שנים בעול ההישג הספרותי כאן 
בארץ ]באמריקה[". שלא כמו הכוח והדינמיות, מלמדת השתיקה לפי פרייל על רזון, על 
והרזון אינו מנוגד לאון שירי, אלא מגלם את רוח התקופה  קושי בתנועה ועל איפוק, 
— המשבר הרוחני שפקד את העולם בכלל ואת היהודים בפרט לאחר מלחמת העולם 
השנייה. זהו "סימן לאותו חוסר ביטחון המבקש לכפות היום את עולם הרוח בכללו, ואת 

גבריאל פרייל, אספן סתווים: שירים 1992-1972, ירושלים: מוסד ביאליק, 1993, עמ' 203, 101, 76,  	1
181, 214, בהתאמה.



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



420

עולמנו בפרט; ויש גם דאגה בנוגע לעתיד", ממשיך פרייל בתגובתו הביקורתית, "אך לא 
פחד או אוזלת יד".2 לתפיסתו, הרזון השירי אינו מבטא חולשה פואטית או מינוריות, 

אלא מגלם פואטיקה בת הזמן, פואטיקה של דאגה.
מאמר זה מתפרסם במלאות שלושים שנה למותו של גבריאל פרייל. אומנם הוא עוסק 
במבע הנכדי של הדובר הפריילי, כלומר ביחסי נכד־סב בשירתו ובהקשרים התאורטיים 
וההיסטוריוגרפיים הגלומים בכך — ולא ברזון של שירתו — אך להלן אציע כי שירתו 
הרזה של פרייל מבטאת מבע של נכד הנושא את פניו אל סבו, היינו מבע בעל ליריקה 
הרגישה למורכבות סבך היחסים הספרותיים, שאינה מבקשת לשלוט בכיפה הפואטית 

אלא לקחת חלק של שווה בין שווים בהיסטוריוגרפיה הספרותית. וזה רב.

* * *

בשירו המוקדם "סָבָא וְתִדְהָר", מתוך קובץ שיריו השני משנת 1954 נר מול כוכבים, מניח 
גבריאל פרייל את אבן היסוד לתפיסת המבע של הדובר בשירתו: 

דְהָר וְזָקֵן הִנֵּנִי: אָנֹכִי הַנֶּכֶד, בִּבְחִינַת תִּ

בֵּין יָפְיוֹ שֶׁל אֶחָד וְחָכְמָתוֹ שֶׁל שֵׁנִי אָתוּר שְׁבִיל.3 

כֶד" זו לזו מדגישה כי הדובר הפריילי, למן  האליטרציה הכורכת את המילים "אָנֹכִי" ו"הַנֶּ
שלב מוקדם מאוד בשירתו ובאופן מפורש שלא יחזור שוב, תופס את נקודת המבט של 
הדובר, של האני השירי, כזו של נכד הנושא את פניו אל סבו — "זְקֵנִי", בכינויו של פרייל, 
תואר שנהוג היה להעניק לסב המשפחה )ולעיתים גם להורים( בחברה היהודית. הנכד 
רַעֲפֵי־ הפריילי ממצב ובוחן את עצמו דרך ההתכוונות אל חוכמתו של הסב ויפי האילן: "בְּ
אֶבְרֵי הָאִילָן". ואכן, אף שביטוי  ה בְּ עָלָיו"; "וְזֶה דָמִי", הוא כותב לקראת סוף השיר, "הַמְפַכֶּ
כה מפורש ומצלולי של עמדת הדובר לא יחזור שוב בשירתו של פרייל — לכל אורכה 
ורוחבה דמות הסב דומיננטית מאוד ומרכזית, והזיקה אליה חשובה לאין ערוך מן הזיקה 

לדמות הפטריארכית של האב, למשל — הביוגרפי או השירי, אין זה משנה.
גם  נידון  פרייל  גבריאל  המוקדמת של  שירתו  על  פלדמן  יעל  המקיף של  במחקרה 
מקומו החשוב של הסב. פלדמן טוענת כי פרייל הִבנה בשירתו הקבלות, השוואות ואף 
זהויות בין הנכד לסב, כדי לכונן מעין "רומן משפחתי". היחס המקביל בין עולמותיהם 
הרוחניים והאינטלקטואליים, על פיה, משמש את פרייל בבחינת הצדקה והנמקה לשאלה 
מדוע הוא כותב דווקא בשפה העברית במרחבה הדיאספורי של אמריקה הצפונית.4 ועם 

גבריאל פרייל, "די העברעיִשע ליטעראַטור אין אַמעריקע", די צוקונפט )אָקטאָבער 1955(, ז' 371.  	2
לתרגום הרשימה מיידיש לעברית נעזרתי רבות ברועי גרינוולד; לו, למעשה, נתון הקרדיט המלא, 

י"פ.
פרייל, הערה 1 לעיל, עמ' 260. 	3

 Yael S. Feldman, Modernism and Cultural Transfer: Gabriel Preil and the Tradition of 	4
 Jewish Literary Bilingualism, Cincinnati, OH: Hebrew Union College Press, 1986, pp.



421

יותם פופליקר






 רציפות שבין  זאת, על אף התייחסותה למערכת היחסים הבין־דורית הזו, פלדמן דנה בָּ

עולמותיהם ללא כל דגש על הפער וקו השבר הקיימים בהכרח בין אקלימי תקופותיהם, 
על אף הניסיון של פרייל לגשר עליו. זאת ועוד, היא אינה נוגעת כלל בפוזיציה הנכדית 
הייחודית של הדובר, ולא בהשלכות הספרותיות והתאורטיות של עצם נקיטת העמדה 
הזו; ואינה נותנת את הדעת על האופן שבו מבע הנכד מחולל את יחסו של פרייל למבשריו 
הספרותיים, זיקה שלטעמי, בין השאר, אף הובילה לקושי המחקרי לסווגו במהלך השנים 
מבחינה היסטוריוגרפית וסגנונית.5 כפי שאראה בהמשך, לא שאלת המקור הבלעדי עומדת 
בלב שירתו של פרייל, אלא, על דרך הפרדוקס, שאלת המקור המרובה. לעומת המחקר 
הקיים, המגלם מגמה כמעט אובססיבית של התחקות אחר שאלת ההקשר של שירתו, 
ההשפעה עליה ומקורה הבלעדי — שאלה הנענית בידי כל חוקר על פי מקומו התרבותי 
והפואטי6 — לטעמי יש לבחון את פרייל לאור ריבוי ההקשרים והמקורות של שירתו, 
לאור ה"ארכֶה" של שירתו. על כך ארחיב בהמשך, אך אציין כבר פה שהמושג "ארכה", כפי 
שמבינים אותו דרידה וגורגוריס, למשל,7 כרוך בסתירה: הוא מגלם את המקור, את הזמן 
והמרחב שבהם הכול החל, אך בד בבד, מכיוון שהמקור הזה "נשכח", נותר כמעין עקבה, 
סימן מדרגה שנייה, הוא מתחולל שוב ושוב בבחינת צו בראשיתי, שאינו פוסק להופיע 
בגילויים שונים. כלומר במושג ה"ארכה" גלום המקור החד־פעמי לכאורה, אבל בשל פער 

מבני אינהרנטי הוא מובן כאירוע אין־סופי, שאי אפשר לתוחמו או לקבעו.
של  שירתו  להבנת  חדש  פרשני  כמפתח  הנכדי  המבע  את  אפוא  אבחן  זה  במאמר 
פרייל מבחינה היסטוריוגרפית, תאורטית ופואטית. ראשית, אציע שפוזיציה זו מתגלמת 
בפנייתו החוץ־ספרותית של פרייל. ברשימתו "די העברעיִשע ליטעראַטור אין אַמעריקע" 
את  מבשריו,  את  ביידיש  פרייל  מכנה   1955 משנת  באמריקה"(  העברית  )"הספרות 
חוסיו ואבותיו הספרותיים "ליבהאַרציקע זיידעס", "סבים טובי לב", ולטענתי, בפנייתו 
על  "סבים",  בכינוי  היסטורית־כרונולוגית,  מבחינה  הפואטיים  אבותיו  מבשריו,  אל 
מה  הדובר,  של  הנכדי  המבע  מתגלם  זו,  שבבחירה  והתאורטיות  הפואטיות  ההשלכות 

43–54
 Allison Schachter, Diasporic Modernisms: Hebrew and ,אליסון שכטר דנה בקושי זה. ראו 	5
 Yiddish Literature in the Twentieth Century, New York, NY: Oxford University Press,

2012, p. 158
אברהם אפשטיין, למשל, ביקש להבינו בהקשר המסורת הספרותית האמריקנית, וטען שמבשריו  	6
הם משוררים כסטיבנס, קאמינגס ואודן; על פי נתן זך, "המסורת העברית, ולא האמריקנית היא 
הקונטכסט האמתי של שירתו גם כשאנו מדמים לשמוע הדים אחרים"; לטענת פלדמן יש לבחון 
את שירת פרייל במסגרת ההקשר של מסורת הספרות היהודית הדו־לשונית, ומבשריו האמיתיים, 
על פיה, הם יהודה ליב טלר, משורר היידיש האימג'יסטי, וזלמן שניאור, המשורר העברי ה"דקדנטי"; 
ועל פי דן מירון מבשריו הם לא אחרים מאשר דוד פוגל, חיים לנסקי ובר פומרנץ, שלהם דומה 
פרייל מבחינת ה"אישיות השירית" שלו והנידחות הציבורית הגאוגרפית היחסית. אברהם אפשטיין, 
"גבריאל פרייל", מקרוב ומרחוק: פרקי מסה וביקורת, ניו יורק: אוהל, 1943, עמ' 202–207; נתן זך, 
"בסימן השעה המפויסת", מולד יט, 153–154 )ניסן–אייר תשכ"א(, עמ' Feldman ;187, הערה 4 

לעיל, עמ' 111; מירון, "בין הנר לכוכבים" ]אחרית דבר[, פרייל, הערה 1 לעיל, עמ' 285.
ראו: ז'אק דרידה, מחלת ארכיב, מצרפתית: מיכל בן־נפתלי, תל אביב: רסלניג, 2006; סטאתיס  	7

.https://did.li/Sztrl ,)2013 גורגוריס, "אַרכֶה", מאנגלית: נטע אחיטוב, מפתח 6 )אביב



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



422

אטען,  בה־בעת  האב־בבחינת־סב.  אל  הבן־בבחינת־נכד  של  פניו  כנשיאת  תופס  שאני 
גם על  ללמד  יכולה  זו  פנים, שפנייה  לשני  כזו שאינה משתמעת  מובלעת אבל  בצורה 
תפיסתו ההיסטוריוגרפית וביקורתו כנגד מאבקים פואטיים על השליטה בכיפה. לאחר 
מכן אדון מעט בזיקה הבין־דורית הזו מבחינה תאורטית, ובהקשר הדיון בשירת פרייל 
אציע מודל חלופי להבנת יחסי ההשפעה הפואטיים בין מבשרים לבין ממשיכיהם. לבסוף 
אדון בזיקתו אל דמות הסב, הביוגרפית והפואטית כאחד, כפי שהיא מתגלמת במרחב 
שירתו. אל מול המטפורה השגורה של העץ לציון יחסים בין־דוריים ליניאריים ואדיפליים 
המרחבית,  פריסתם  לציון  הריזומטי  הדשא  של  המטפורה  מול  ואל  מזה,  לבן  אב  בין 
הפריילית  במטפורה  אדון   — מזה8  והסמכות  השורש  ונעדרת  והיציאות  הכניסות  רבת 
המוזכר  הפיגורטיבית של השיר  בלשון  כבר  העולה  רַעֲפֵי־עָלָיו",  "בְּ האילן  העלווה,  של 
"היקרות־יחד",  והסב,  הנכד  של  התאגדות־יחד  מחוללת  זו  פיגורה  הדברים.  בתחילת 
במונחו של חוקר הקלאסיקה סטאתיס גורגוריס, שעליה ארחיב בהמשך, ויחסי "ארכֶה" 

אדיפליים המגלמים את המודל התאורטי החלופי המוצע.

"צוריקגערעדט": גבריאל פרייל וההיסטוריוגרפיה של השירה העברית

נפרד מהמעגלים היהודיים־ספרותיים  וחלק בלתי  דו־לשוני  פרייל היה משורר  גבריאל 
באמריקה במחצית הראשונה של המאה העשרים.9 את שיריו הראשונים פרסם במקביל 
פחות או יותר, בשתי השפות: את שירו הראשון בעברית "מזמור החיילים המתים" פרסם 
הראשונים  שיריו  ואת  הדַֹּאַר,  באמריקה  העברית  ההסתדרות  של  ביומון   1936 בשנת 
ואינזיך  וואָכנבלאַט  ניו–יאָרקער  העת  בכתבי  פרסם  לידער"  ו"דרײַ  "פֿראָסט"  ביידיש 

 Gilles Deleuze, “Rhizome Versus Trees”, Constantin Boundas (ed.), The למשל:  וראו  	8
Deleuze Reader, New York, NY: Columbia University Press, 1993; אריאלה אזולאי ועדי 
תיאוריה  'איך זה פועל': הקדמה לאלף מֵישָרים",  'מה זה אומר' אלא  ואופיר, "אנו לא שואלים 

וביקורת 17 )סתיו 2000(, עמ' 123–.131
פרייל נולד ב־21 באוגוסט 1911 בעיר דורפאט שבאסטוניה, ובילה את שנות ילדותו בעיר קרוקי  	9
)קראָק ביידיש( שבליטא, שבה התקיימה קהילה יהודית לא קטנה עד לחורבנה במהלך מלחמת 
העולם השנייה. סבו מצד אביו, יהושע־יוסף פרייל, היה רב הקהילה, והוא קבור בבית הקברות 
היהודי בקובנה. בשנת 1922, לאחר מות אביו פייבל שרגא פרייל, כשהיה בן אחת־עשרה, היגר 
גבריאל עם אימו קלרה פרייל )בעבר מצקל( אל חופיה של אמריקה הצפונית, שם התיישבו בעיר 

ניו יורק, ביתו של פרייל עד למותו ב־5 ביוני 1993.
אף שישב במשך כל חייו במרחבה הדיאספורי של העיר ניו יורק, קהל קוראיו העברי שכן בעיקרו  	
העברי  שיריו  קובץ  מלבד  ואכן,  ישראל.  מדינת  הקמת  לאחר  בוודאי  ישראל/פלשתינה,  בארץ 
הראשון נוף שמש וכפור בעריכתו של שמעון הלקין, שיצא לאור בשנת 1944 בהוצאת אוהל בניו 
מול  נר  ישראליות:  בהוצאות  אור  ראו  המדינה,  קום  לאחר  שפורסמו  שיריו,  קובצי  שאר  יורק, 
כוכבים, ירושלים: מוסד ביאליק, 1954; מפת ערב, תל אביב: דביר, 1961; האש והדממה, רמת גן: 
אגודת הוספרים בישראל, 1968; אוסף שיריו הראשון מתוך זמן ונוף: שירים מקובצים, ירושלים: 
מוסד ביאליק, 1972; שירים משני הקצוות, ירושלים ותל אביב: שוקן, 1975; אדיב לעצמי, תל 
אביב: הקיבוץ המאוחד, 1982; חמישים שיר במדבר, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1985; ואוסף 

שיריו השני אספן סתוים בשנת 1993 )הערה 1 לעיל(. 



423

יותם פופליקר






 הארבעים  שנות  ובתחילת  השלושים  שנות  בשלהי  בהתאמה.10  ו־1936,   1935 בשנים 

במדינת  הספרותי  המרכז  בידי  חמה  להתקבלות  פרייל  זכה  טרם  העשרים  המאה  של 
ישראל.11 באותה העת פעל בשני מרכזים ספרותיים יהודיים שונים אך חופפים בניו יורק: 
המרכז העברי־אמריקני והמרכז היידי־אמריקני. משוררי המרכז העברי־אמריקני, שנהוג 
לכנותם "המשוררים ההיבראיסטים", ביקשו להקים בצד המרכז הספרותי שהתגבש על 
אדמתה של ארץ ישראל מרכז ספרותי עברי בעל ערך במרחבה הדיאספורי של ניו יורק, 
בתקופה שבה המילה והתרבות העברית בלבד, ולא הטריטוריה, הן שהגדירו את שיוכם 
הקהילתי־ספרותי.12 פרייל היה בין צעירי המשוררים של התקופה השלישית של המרכז, 
תקופה שנהוג לסמן את תחילתה בשנת 1909 ואת סיומה בשלהי שנות הארבעים של 
המאה העשרים, כשפעילות המרכז החלה לדעוך כמעט לחלוטין.13 בד בבד, פרייל פעל, 
גם אם לא באופן נרחב, במרכז היידי־אמריקני, בפרט כחלק מתנועת ה"אינזיך" )"בתוך 
עצמך"(, שאת משורריה נהוג לכנות, בעקבות התרגום הלועזי של הביטוי — המשוררים 

האינטרוספקטיביסטים.14

Feldman, הערה 4 לעיל, עמ' 106.  	10
כפי שמראה דן מירון, בשנות השישים של המאה העשרים "כבש ההקשר ה'ישראלי'" את מקומו  	11
של ההקשר האמריקני, שלאורו הבינו את שירתו של פרייל עד אז. מעצביו של הקשר זה היו בני 
דור המדינה, ובראשם נתן זך, שכתב בשנות החמישים ובתחילת שנות השישים שלוש רשימות 
על שירתו של פרייל — בצד רשימות על שירתם של דוד פוגל ויעקב שטיינברג, למשל — כחלק 
282(. בהמשך, בשלהי  ממאמציו הידועים לערער על נוסח אלתרמן )מירון, הערה 6 לעיל, עמ' 
שנות השבעים של המאה העשרים אימצה את פרייל חבורת "סימן קריאה", בראשותו של מנחם 

פרי, ובקרבה מצא בית ספרותי חדש לפרסם את שיריו ולהשמיע את קולו השירי המאוחר.
 The( העברית"  הלשון  של  "האפותיאוזה  מינץ  אלן  מכנה  העברית  ללשון  הזאת  הזיקה  את  	12
 Allan Mintz, Sanctuary in the Wilderness: A Critical  .)Apotheosis of Hebrew
 Introduction to American Hebrew Poetry, Stanford, CA: Stanford University Press,
pp. 66–109 ,2012. מבחינה פואטית, הם התנגדו לגל המודרניסטי המהפכני החדש נוסח יצחק 
למדן, אברהם שלונסקי ואחרים, וביקשו לאמץ את המודוס השירי העברי נוסח שירת התחייה 
של  הקול  את  לערטל  שאפו  הם  מינץ,  אלן  של  במילותיו  המודרנית.  ה"מסננת"  דרך  ולהעבירו 
השירה העברית מהפאתוס הקלאסי והיהודי־נבואי, להגביל את התנופה הסנטימנטלית, וזאת ללא 
שלילתם; הם ביקשו לזקק את הסגנון הקלאסי אל אידיום עברי מודרני. במילים אחרות, הם שאפו 

לנוסח נאו־קלסיציסטי, למודרניזציה של המודל הקלאסי )עמ' 52(.
 “The Period of Emergent( ההישגים"  התהוות  "פרק  זו  תקופה  כינה  זילברשלאג  יצחק  	13
”Achievements(; פרק שהחל בשנת 1909, בהופעת הפואמה "מול אוהל תימורה" לבנימין נחום 
סילקינר, והסתיים בתקופה שלאחר מלחמת העולם השנייה, בהקמת מדינת ישראל. על כך ראו, 
Eisig Silberschlag, From Renaissance to renaissance: Hebrew Literature from 1942–

1970, vol. 1, New York, NY: Ktav Publishing House, 1973, p. 249
במהלך מודרניסטי טיפוסי, אינטרוספקטיביסטים כגון גלאטשטיין, ליילס ומניקוב ביקשו לפתח  	14
מגמה חדשה בשירת היידיש. לעומת הפואטיקה של החבורה היידית די יונגע )"הצעירים" בעברית(, 
שביקשה לשמר, פחות או יותר, את המבנים הקלאסיים של משקל וחרוז, ותפסה את המשורר 
והנצחית של השירה — הפואטיקה של האינטרוספקטיביסטים התמקדה  כמדיום לרוח השלמה 
סירבו  אלו  המשורר.  של  האסוציאטיבי  היצירתי  ובתהליך  באגו  הסובייקטיבית,  המבט  בנקודת 
להיקבע לריתמוס הקלאסי, ושאפו למקצב אינדיבידואלי וחופשי, אגוצנטרי ממש. על פיהם השירה 
הנצחי  רוחה  את  ולא  בהירותו,  וחוסר  ערפולו  סתירותיו,  על  הנפשי,  המבוך  את  לבטא  אמורה 
של השירה, כפי שסברו קודמיהם. Feldman, הערה 4 לעיל, עמ' 60. כמו כן ראו, בנימין הרשב, 



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



424

פעילותו השירית של פרייל בשני המעגלים הספרותיים ובשתי התנועות הפואטיות 
התנועה  מאליה.  מובנת  אינה   — והאינטרוספקטיביסטית  ההיבראיסטית   — במקביל 
האינטרוספקטיביסטית אימצה את המודוס המודרניסטי, ושמה את הדגש על "הלבירינת 
הנפשי", ואילו דרכה הפואטית של התנועה ההיבראיסטית הייתה כמעט הפוכה לה: אף 
שהמשוררים ההיבראיסטיים ראו חשיבות רבה בסינון הפאתוס והטון הקלאסיים וביקשו 
כיורשיה וממשיכיה של מסורת השירה  את האידיום המודרני, הם בהחלט ראו עצמם 
הרומנטית, ובפרט — כיורשיהם של "קלאסיקוני" השירה העברית ביאליק וטשרניחובסקי. 
ובכל זאת, נדמה שדווקא זיקה לשונית ופואטית כפולה וקשה לעיכול זו היא שאפשרה את 
התגבשות קול שירתו הייחודי של פרייל — או אף הובילה אליה — בנופה ובאקלימה של 
השירה העברית באותו הזמן. לעומת נטייתם של מגוון זרמי השירה העברית באותה העת 
לטון פואטי ברור ומוכרע יחסית, המתקשה לקבל אי־הכרעה פואטית או אידאולוגית, 
פרייל אחז בשני המודוסים הללו במשותף, ותכונה זו העניקה לשירתו גוון שירי זר ומוזר, 

אם כי מרענן ומסקרן. 
היהודיים  נפרד מהמעגלים הספרותיים  פרייל אפוא חלק בלתי  היה  דרכו  בתחילת 
מודוס  לטובת  הסגנונית  אי־הכרעתו  ולטעמי,  ההיבראיסטי,  המעגל  ובפרט  יורק,  בניו 
בלעדי משקפת גם את האופן שבו תפס את מערכת היחסים שבין המשוררים ה"זקנים" 
המשורר  בין  ההשפעה  יחסי  ואת  ההיסטוריוגרפיה  את  וכן  אלו,  במעגלים  ל"צעירים" 
לבין מבשריו באופן כללי. לטענתי, עמדה זו באה לידי ביטוי בצורה מובהקת ברשימתו 
ביידיש משנת 1955 "די העברעיִשע ליטעראַטור אין אַמעריקע", בפנייתו אל בני חסותו 
ואבותיו הספרותיים בתור סבים, ובתארו את יחסם אליו ואל צעירי המשוררים "בבחינת 

ליבהאַרציקע זיידעס" )"בבחינת סבים טובי לב"(:

הזרם של הספרות העברית־אמריקנית ]...[ כמו צייר את עצמו בעיני רוחו כנוף ספרותי 

אחיד. כמעט שלא נשמעו תהיות ומענות. לעיתים אפשר היה לקבל את הרושם שלא רק 

הכותב  שגם  אלא  אחדותי,  כשלם  והרמוניים  משותפים  חיים  מנהלת  הכותבים  קבוצת 

האורגניזם.  של  לעצמו  מודע  כחלק  ומתפקד  בספרות,  מקומו  את  בדיוק  יודע  היחיד 

אומנם לא תמיד סכֵמה כזאת רצויה. כידוע, התיישנות רוחנית והתרעננות הן לרוב דווקא 

יכול לקרות  תוצאה של התנגשות וחילופי דעות מנוגדות. ועם זאת, מצב כזה בהחלט 

בקבוצה כה גדולה. 

מצד שני, קבוצת הכותבים העבריים המקומית פיתחה סבלנות מעודנת. אותם מתי מעט 

ש"העזו" לנהל פלירט עם מה שמכנים נטיות מודרניות בספרות לא נדחו, חלילה וחס. 

להפך, האחרים נהגו בהם בבחינת סבים טובי לב, נהנו ממפעליהם ואפילו עודדו אותם. 
והינה שוב התמונה הקולקטיבית נשארה שלמה.15

"האינטרוספקטיביזם היהודי בניו־יורק", מאניפסטים של מודרניזם, תרגומים: בנימין הרשב, יוסף 
והמכון  כרמל  אביב:  ותל  ירושלים  קריץ,  וראובן  קליין  יצחק  זנדבנק,  ויינפלד, שמעון  דוד  אבן, 

הישראלי לפואטיקה וסמיוטיקה ע"ש פורטר, 2001, עמ' 177–196.
פרייל, הערה 2 לעיל, עמ' 370. 	15



425

יותם פופליקר






 השירה  של  הפנים־תנועתיות  הזיקות  את  מאפיין  פרייל  הרשימה  מתוך  זה  בקטע 

פיו, קבוצת המשוררים הזאת ראתה את עצמה כאורגניזם הרמוני,  ההיבראיסטית. על 
שבו כל חלק יודע את תפקידו ומתפקד לעילא ולעילא, וזאת על אף ההטרוגניות והשוני 
שבין חלקי האורגניזם, הכותבים.16 עם זאת, מגמתו ותפיסתו של פרייל את ה"אורגניזם" 
ההיבראיסטי שונות. אף שאכן ראה במערך הכוחות העברי־אמריקני הפנים־תנועתי גוף 
ספרותי סבלני הפועל בשיתופיות, מנקודת מבטו היו זקני התנועה בבחינת "האחרים" )"די 
אַנדערע"(; הוא חשד בתפיסתם העצמית ההרמונית והאחדותית, ולכן הסברו לתופעה 
סבר  והאחדותית,  ההרמונית  העין  מראית  אף  על  אחר.  מסדר  היה  שזיהה  המיוחדת 
פרייל כי "לא תמיד סכֵמה כזאת רצויה" וטען, כאחד המודרניסטים כביכול, ש"מאבקים" 
של  התפתחותה  למען  הכרחיים  תרבותיים,  פולמוסים  וכמותם  פואטיים,  ו"סכסוכים" 
הספרות והתחדשותה. פרייל סירב אפוא להעלים עין מאותן התנגשויות פנים־תנועתיות 
וחיכוכים, והוא ראה בהם הכרח. ההסבר שהעניק לכך ש"התמונה הקולקטיבית נשארה 
שלמה" לא נבע מתפיסה הרמונית. לפי פרייל, הסיבה שהאורגניזם ההיבראיסטי פעל ללא 
דופי לא הייתה היעדר חיכוכים או התנגשויות, אלא סבלנותם הרבה של "זקני השבט" 
— שלא זו בלבד שלא דחו או הרחיקו את המשוררים ש"העזו" לפלרטט עם המודרניזם 

ואיימו על ההרמוניה, הם אף "נהנו ממפעליהם ואפילו עודדו אותם".
לא בכדי התעכב פרייל ברשימתו על החיכוכים הפואטיים ועל המשוררים שניהלו 
"פלירט" עם המודרניזם. לטענתי, תודתו לסבלנותם ה"מעודנת" של "סביו" נובעת מהבנת 
המתח ומקומו הקונפליקטואלי שלו־עצמו ביחס לטון הסגנוני הדומיננטי והשמרני־מה 
של ההיבראיסטים.17 ויש להדגיש כבר בשלב הזה: בפנייה אל "סביו" לא התייחס פרייל 
אל סביו העבריים, כגון ביאליק וטשרניחובסקי, או למשוררים־סבים מינוריים יותר מן 
המרחב העברי־אמריקני, כמנחם מנדל דוליצקי, נפתלי הרץ אימבר או גרשון רוזנצוויג. 
או   — להצדיק  כדי  דור  "לעקוף"  וידועה,  מסורתית  אדיפלית  במסגרת  ביקש,  לא  הוא 

מלמדת   )316–274 עמ'  לעיל,   13 הערה   ,Silberschlag( זילברשלאג  של  ההיסטורית  סקירתו  	16
בבירור שמתחת לפני השטח אכן ניכרו הבדלים פואטיים משמעותיים. עם זאת, על אף ההבדלים 
הללו, נדמה שקבוצת המשוררים ההיבראיסטים תפסה את עצמה כזרם ספרותי אחדותי. אחדותם 
באה לידי ביטוי, למשל, בשנות העשרים של המאה העשרים, בהתייצבותם המשותפת של מנחם 
פואטיקת  כנגד  ומאוחד  אחד  ספרותי  כגוף  בבלי  והלל  גינצבורג  הלקין, שמעון  ריבולוב, שמעון 
ה"טשטוש" המודרניסטית בלשונם, כאשר ביקורתם הופנתה בראש ובראשונה אל עבר משוררי 
 Michael Weingrad, American Hebrew Literature ראו,  הארץ־ישראלי.  במרכז  המודרנה 
 American Hebrew Literature: Writing National Identity in the United States, New York,

NY: Syracuse University Press, 2011, pp. 59–64
עדות לריחוק ולזרות מן ההרגלים הספרותיים ומן האידיאל הפואטי שאחזו בו נותני הטון של  	17
השירה ההיבראיסטית ניכר, למשל, בטון דבריו העוקצני של ריבולוב ברשימתו משנת 1938, בכותבו 
העברית  ובשירה  בכלל  העולם  שבשירת  המודרניסטיים  הצורה  והיעדר  ה"טירוף"  הכאוס,  כנגד 
ליהודי אמריקה  ספר השנה  באמריקה",  העברית  "השירה  ריבולוב,  מנחם  בפרט.  ישראל  בארץ 
)1938(, עמ' 264. אך פרייל, על אף טיבה המודרניסטי של שירתו, שהיה, כאמור, זר לאידיאלים 
הפואטיים של ההיבראיסטים, השתייך לקבוצת המשוררים של השירה העברית באמריקה כשמעון 
הלקין, ישראל אפרת, אברהם רגלסון, אפרים ליסיצקי, הלל בבלי ואחרים. הוא היה מודע ל"מזגם" 

הפואטי והאידאולוגי השמרני, ואף הושפע מהם.



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



426

מוטב, להנציח — את הנוסח הפואטי ששטח בשירתו. ה"אחרים" שהצביע אליהם לא היו 
אלא אבותיו הפואטיים. הם מוגדרים אומנם כ"אחרים", אך בה־בעת נתפסים כשותפים 
ככותב עצמו.  להיות במגע עם המודרניזם —  "אותם מתי מעט" ש"העזו"  לגורלם של 
למרות אחרותם, הם נהגו בצעירים ה"מעיזים" הללו "בבחינת" סבים, כמו היו סביהם, 
היינו: ניגשו לבחון את שירתם מנקודת מבטו של הסב בזיקתו אל הנכד, ולא מנקודת 
מבטו של האב בזיקתו אל הבן. במילים אחרות, נדמה כי בעיני פרייל האב נתפס כאב־

בבחינת־סב, ובהתאמה הבן — כבן־בבחינת־נכד.
בבית  לעצמו  פרייל  שגיבש  הזו,  המורכבת  האקולוגית־ספרותית  ה"גומחה"  ובכן, 
עם  ויחסיו  הגידול  בית  תנאי  את  ש"ניצל"  העובדה  היינו  הניו־יורקי,  היהודי  הגידול 
העמידה  השירית,18  תודעתו  על  שהשפיעו  השונים  הפואטיים  והסגנונות  המשוררים 
הקבוצה  ערכי  עם  והתנגשויות  חיכוכים  ליצירת  ביותר  הברור  כמועמד  כביכול,  אותו, 
של  ביותר  המובהק  הנציג  הוא  הרי  באמריקה.  )"האחרים"(  העבריים  המשוררים  של 
השירה ההיבראיסטית שבישר את אותה "רוח רעננה" של המודרניזם, שעלולה הייתה 
לחתור תחת הטון הפואטי הישן, ולכן עשוי היה פרייל לסכן את שלמותו ההרמונית של 
הזרם ולהיות, כביכול, לחלוץ "דור הבנים".19 נדמה שפרייל כה מודה לזקניו על סבלנותם 
המעודנת מכיוון שעל אף המרחק הפואטי הרב ממנו קיבלו אותו אל חיקם, לקחו אותו 
תחת חסותם, ולא דחו אותו, "חלילה וחס", בשל "זרותו" המודרניסטית.20 על אף פועלם 
התקיף כנגד ערכי המודרניזם, קיבלו "אבותיו" הספרותיים את ערכיו הפואטיים ו"חיו" 
עימו, זה בצד זה — ולא ביקשו לדוחקו כדי לשמר את מרחבם הפואטי, בחשש שמא 
יבקש לנשלם ולתפוס את מקומם. על אף ערכיו הפואטיים הזרים הם נהגו בו כאמור 
"בבחינת סבים טובי לב", בחנו את שירתו כסבים ולא כאבות, ושמחו למפגש זה של 

ישראל,  בארץ  וה-40  ה-30  בשנות  ספרות  של  אקולוגיה  עֹגן:  יצחק  שירת  ליפסקר,  אבידֹב  	18
ירושלים: מאגנס, 2006, עמ' 248.

רבות  הושפע  פרייל  האינטרוספקטיביסטים,  של  המודרניסטיות  להשפעות  מעבר  כי  אציין  פה  	19
מהמודרניזם של בני העלייה השלישית, כבכתביהם של יצחק למדן ואברהם שלונסקי, מהמודרניזם 
האנגלו־ מהאימג'יזם  וכן  פומרנץ,  ובר  לנסקי  חיים  פוגל,  דוד  המשוררים  כשל  יותר,  המוקדם 
סַקסי. ואומנם, כפי שסיפר בשיחה לג'רמי גרבר, פרייל נחשב באותה העת למקבילה העברית של 
המשוררים המודרניסטים אימג'יסטים האנגלו־סַקסים, ובמובן זה, למשורר חלוץ בשירה העברית. 
 ,Schachter ,משנת 1982 מצוטטת בספרה של אליסון שכטר )Garber( שיחתו עם ג'רמי גרבר

הערה 5 לעיל, עמ' 158.
המודרניזם;  עם  "פלירט"  שניהל  ההיבראיסטים  המשוררים  מבין  היחיד  היה  לא  בוודאי  פרייל  	20
אך הוא היה ללא ספק המודרניסט ביותר. אופייהּ המודרניסטי של שירתו — לשונו הפרוזאית, 
עבר  אל  המסתורין  ומאווירת  הרומנטית  המטפוריקה  מן  הסתייגותו  ומשקל,  מחרוז  התנערותו 
נותני  בעיני  כזר  והצטייר  למן ההתחלה,  הובחן  והחולין העירוני —  האימג'יזם האנגלו־אמריקני 
ריבולוב  כמנחם  הטעם  קובעי  בקרב  בבהירות,  מירון  דן  שניסח  כפי  כזכור(.  )"האחרים",  הטון 
ושמעון הלקין ניכרה "חדוות־אמת על הופעתו של משורר עברי צעיר מגידולי אמריקה" כפרייל, 
חוֹנֵי־הטעם ומן  ועם זאת, "נעשה בשרם ]...[ חידודין־חידודין למגע זרותה של שירתו וריחוקה מבַּ

ההרגלים הספרותיים שלהם". מירון, הערה 6 לעיל, עמ' 278.



427

יותם פופליקר






 הדורות. ופרייל, מצידו, "לא רצה להרגיז איש ולא שאף לדחוק ממקומו מישהו, וצניעותו 

ונועם־דרכיו הקלו, כמובן, את העמידה בנוכחותו".21
רשימה מלמדים שבחשבון  להבדיל מהצעתה של אליסון שכטר, כי דבריו של פרייל בָּ
אחרון צידד בתפיסתם של ההיבראיסטים, בהזהירם נגד "הכאוס האטומי הנוכחי" של 
המודרניזם,22 אני מציע שדבריו בהמשך הרשימה, בצד פנייתו אל אבותיו בלשון "סבים 
ספרותית  שאלה  מדגישים  דבריו  הגישות.  שבין  המתח  על  דווקא  מעידים  לב",  טובי 
עקרונית, לתפיסתו, שאין לתת עליה תשובה פזיזה; שאלה, במילותיו, ש"יש לדון בה" 
)"דאָס איז אַ פראַגע, וואָס לאָזט זיך דיסקוטירן"(. מחד גיסא, כותב פרייל, רוחות רעננות 
כאלו של המודרניזם אכן מיטיבות ותורמות להתפתחות הספרות )"פרישע ווינטן ווירקן 
של  בערכה  מכיר  הוא  )"צוריקגערעדט"(,  גיסא  מאידך  אך  ליטעראַטור"(,  אַ  אויף  גוט 
הגישה הקלאסית והעל־זמנית של ההיבראיסטים, המבקשת להתגונן מפני הכאוס האטומי 
רבדים של המחשבה  פרייל  רואה  הגישות  בשתי  וחולף.23  כזמני  התקופה, שנתפס  של 
הספרותית שאין לסלקם בנקל, תפיסה המצביעה על המקום הקונפליקטואלי והמתוח 
שבו פרייל היה שרוי: בין סגנונות וזרמים בעלי תפיסות עולם פואטיות ואידאולוגיות 
מנוגדות. תפיסתו ההיסטוריוגרפית, שהובילה במידת מה לקושי המחקרי לסווגו מבחינה 
היסטוריוגרפית ודורית, מלמדת על סירובו לנקוט עמדה "מפלגתית" לצד זה או אחר. 
הוא הבחין אפוא במערכת הספרותית המרובה, הבחין ב"אקלים הדעות" הספרותי הרב־
ה"שיתופי"  ניסוחו  תרבותית".24  "שכנות  של  זה  בו־זמני  במצב  להישאר  ובחר  ממדי, 
ומבע זה של בן־בבחינת־נכד הנושא פניו אל אב־בבחינת־סב מדגישים את רצונו לשמר 

שם, עמ' 278. בכל הנוגע להקשר הספרותי היידי כדאי להדגיש, שבחירתו של פרייל לכנות את  	21
אבותיו "סבים" לא נעשתה בחלל ריק. ייתכן מאד שהוא אימץ את הכינוי בעקבות זיקת נכד־סב 
מוכרת וידועה: בחירתו של שלום עליכם לכנות את אביה הגדול של ספרות היידיש המודרנית 

שלום יעקב אברמוביץ' בתואר "סבא מנדלי".
Schachter, הערה 5 לעיל, עמ' 162. 	22

פרייל, הערה 2 לעיל, עמ' 371. 	23
אין זו הפעם הראשונה שפרייל מתנסח באופן כה סולידרי ומבקש להבין, מבחינה היסטוריוגרפית,  	24
באותה הרשימה  ודורות ספרותיים.  בין משוררים  או מהפכני,  היחס השיתופי, הלא חסלני  את 
הוא כותב דברים דומים בכל הנוגע למערכת היחסים שבין מרכז השירה העברית בפלשתינה, ארץ 
אינדיבידואלי  כישרון  לנוון  היכול  דבר  עוד  "אין  באמריקה.  העברית  השירה  מרכז  לבין  ישראל, 
המרכז  של  לעיתים  המזלזל  ליחסו  כתגובה  פרייל  כותב  הערכה",  חוסר  כמו  קולקטיבי  ומעשה 
אינטגרלי  חלק  היא  האמריקנית  ביבשת  העברית  "הספרות  ישראל.  בארץ  ההגמוני  הספרותי 
של  זמנם  עבר  אחרים.  בידי  מואפל  לא  דווקא  לעיתים  וערכה   — בכללותה  העברית  מהיצירה 
הסכסוכים הישנים עם הארץ העברית ההגמונית, ארץ ישראל. המבט המתנשא מלמעלה למטה 
כבר אינו תקף היום בקרב ראשי המדברים שם. כעת הם מרגישים שותפות רבה יותר, שיתופיות 
והיקשרות־יחד. מובן שלכל אסכולה במדינת ישראל, כידוע, גישה משלה לסופר היהודי האמריקני. 
אבל בדרך כלל זוהי גישה חיובית ולא צרת־אופקים. מיותר לומר שהכותב המקומי, מצידו, עקב 
תמיד באהבה ובעניין אמיתי אחר כל מה שנוצר שם, במרכז. אבל הפריפריה הייתה גאה כשלעצמה; 
היא התחילה להיות בעלת־יכולת לתרום דבר־מה ייחודי" לשיח הספרותי )פרייל, הערה 2 לעיל, 
עמ' 370(. אומנם דברים אלה מעידים על מידה של נאיביות, אולי אף מכוונת, בכל הנוגע למערכת 
היחסים הזו, אבל הם בהחלט מלמדים על מגמתו הביקורתית של פרייל לסרב לכל שיח לעומתי 

כזה או אחר.



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



428

את המתח הבלתי אפשרי והבלתי אופנתי הזה: לצעוד מצד אחד בדרך המודרניסטית, 
שכמו ביקשה להתחיל יש מאין, להתבדל ולחולל הפיכה פואטית ותרבותית, ובד בבד, 
כשיח  השנים  לאורך  במפורש  שנוסחו  ולמהפכנות  לחסלנות  לסרב  פרדוקסלי,  באורח 

ההיסטוריוגרפי של המודרניסטים, ולכפור בהן.25

מרחב ה"ארכֶה" וסדר של "היקרות־יחד"

בחירתו של פרייל בפוזיציית הבן־בבחינת־נכד הפונה אל האב־בבחינת־סב חורגת מהסדר 
נאמנה את השיח של המודרניסטים. השיח ההיסטוריוגרפי  האדיפלי הקלאסי, המייצג 
המודרניסטי של ה"רפובליקה הספרותית" אינו מתעלם, כידוע, ממקומו של הסב במערכת 
הגומלין של זיקות בין־דוריות. במהלך החסלני של נישול נוסח האב, הבן אומנם מאמץ 
במקרים רבים את נוסחו של הסב. כפי שמדגיש ליפסקר, תפיסת הזמן המודרניסטית 
כרוכה ביחס חיובי לזמן ההיסטורי הרחוק, היינו זמנו של הסב, ובשלילת הזמן ההיסטורי 
הקרוב, של האב.26 עם זאת, המבע של הבן־בבחינת־נכד אינו כרוך בשלילתו או בנישולו 
של האב כלל ועיקר. הוא גם אינו כרוך באימוץ הסב הפואטי. להבדיל, זו נקודת מבטו 
של משורר המבקש לראות באבותיו סבים. המבט הנישא אל המבשר הוא המִשתנה, ולא 
המבשר עצמו, ובמונחים פנומנולוגיים: התכוונותו של הסובייקט הפואטי מִשתנה, ולא 
כזמנו הרחוק  נתפס  והסמוך  הזמן ההיסטורי הקרוב  הזה,  אובייקט ההתכוונות. במבט 
והמיתי של הסב. המשורר־בן מביט באביו כנכד הפונה אל סבו כדי לעדן ולרכך את היסוד 
הממד  את  בהדגישו  לצרה".  "חברים  היותם  על  שכנות,  יחסי  על  להעיד  וכדי  המרדני 
האגודתי הוא מכונן את היחסים הבין־דוריים ביניהם כיחסי שותפות ושכנות, כנקודת 

מפגש ולא כ"אזור מלחמה". 
לסב, השונה במאפייניה  הנכד  הבין־דורית שבין  לזיקה  כמובן,  הנכדי קשור,  המבע 
מהזיקה הבין־דורית הקלאסית, שבין הבן לאביו. במקרים רבים, מכיוון שהסב הוא חלק 
לסב,  ובאהבה  הסב  באהבת  מתבוננת  "הספרות  הגרעינית,  ולא  המורחבת  מהמשפחה 

שהוא  המודרניזם,  של  החסלני  השיח  בדבר  ליפסקר  אבידֹב  של  לטענתו  כמובן,  פה,  מכוון  אני  	25
יוצא נגדו באמצעות המודל ההיסטוריוגרפי החלופי של האקולוגיה הספרותית. על פי ליפסקר, 
השיח ההיסטוריוגרפי אימץ את השיח ההיסטוריוגרפי של המודרניזם, וראוי, לטעמו, לייצר שיח 
היסטוריוגרפי על המודרניזם, המבקר את המבט הלא רפלקסיבי הזה. ליפסקר מבקש אפוא להבין 
את המערך ההיסטוריוגרפי באופן סינכרוני, כ"שכנות תרבותית" ולא כחסלנות ויריבות על משילות 
בכיפה במסגרת של "רפובליקה ספרותית" )ליפסקר, הערה 18 לעיל, עמ' 219–222(, ויוצא נגד 
שנוסחו,  כפי  בלום,  להרולד  ההשפעה"  "חרדת  נוסח  והאדיפליים  השכיחים  והמפות  הגרפים 
למשל, בידי עוזי שביט. ראו, עוזי שביט, "השיר הפרוע: קווים לסיגנונה ואקלימה הספרותי של 
השירה הארץ־ישראלית בשנות העשרים", תעודה ה )תשמ"ו(, עמ' 183–165. יתר על כן, נדמה 
שבדבריו ליפסקר אף מבקר את מודל ה"חבל" של חנה קרונפלד, שעל אף חשיבותו הרבה בהבנת 
דיאכרוני  זאת  בכל  נותר  ופאראגונים,  משוררים  בין  המורכבים  הבין־דוריים  הדינמיים  היחסים 
 Chana Kronfeld, On the Margins of Modernism: Decentering Literary .ואדיפלי בטיבו

Dynamics, Berkley, CA: University of California Press, 1996
ליפסקר, שם, עמ' 214. 	26



429

יותם פופליקר






 בתוך  למשפחה  מחוץ  ראשונה  כביציאה  החוץ־אדיפלית,  או  הארכה־אדיפלית  באהבה 

המשפחה, כהיעשותו של קן ההתחלה למרובה".27 על פי מיכל בן־נפתלי, הבחירה בסב, 
כרוכה בבגידה במשפחה,  ואינה  "עדיין בתחום המותר"  באהבה לארכה־פטריארך, היא 
מפני שלא מדובר בעריקה אל משפחה אחרת, מאמצת, אלא בבחירת דמות הורית בלתי 
נפרדת מהמשפחה. ועם זאת, הסב, לעומת האב, רחוק מספיק מהילד מבחינה פסיכולוגית, 

רגשית וחינוכית כדי לסנן עיקר מטפל:

הוא המושה את הילד מן המצוקות, הוא השם לב לסבלו, הוא הרואה מעבר למעשים 

הוא   ]...[ הדורות.  כל  מניסיון  הנמסרות  אזהרה  במילות  המתריע  לכישלונות,  ומעבר 

מעניק את אמות המידה האחרונות ומתענג מן הילד התענגות לשמה ללא בקשת תמורה.28 

בעקבות דבריהם של סופרים כמו תומס ברנהרד וז'אן־פול סארטר, בן־נפתלי מראה כיצד 
ברנהרד  פי  שעל  בין־דורית  זיקה  לאב,  הבן  שבין  והחסלנית  האדיפלית  הזיקה  לעומת 
מובילה בדרך כל ל"עליבות מדכאת", הזיקה אל הסב בראי הספרות עשויה לגאול את 
הנכדים  בין  הזיקה  לבנים,  אבות  בין  החסלנית  כזיקה  שלא  הדכאני.  המחנק  מן  הילד 
לסבים או בין ילדים לקשישים נתפסת במלחמת הדורות ככזאת המצביעה על חבירה 

יחדיו: השניים "עושים אגודה אחת".29 
מערכת היחסים של הנכד והסב מוגדרת אפוא כאהבה "הארכה־אדיפלית או החוץ־
אדיפלית"; היא נגזרת מנקודת המבט של הנכד התופס את סבו, הארכה־פטריארך, בתור 
ה"ארכה" שלו. אך מה מגלם מונח יווני זה של "ארכה"? כפי שרמזתי בתחילת הדברים, 
נומולוגי  עיקרון  הן  הוא מסמן  דרידה,  פי  על  אינהרנטית.  בחובו סתירה  טומן  המושג 
של חוק הן עיקרון אונטולוגי של התחלה, הן סדר המשכי הן סדר צַווי. המונח מגלם 
אותה, ה"שם"  ולעיקרון שחולל  לנקודת ההתחלה  יחסנו  ו"מחסה", מלשון חסות, את 
הארכה  דרידה,  מדגיש  "אבל",  והנפשי.  הציבורי  הקוסמי,  ההתחלה  זיכרון  האונטולוגי, 
"גם מחוסה מפני הזיכרון הזה שהוא מחסה: פירושו של דבר גם שהוא שוכח אותו".30 

מיכל בן־נפתלי, רוח, תל אביב: אחוזת בית, 2012, עמ' 99–100.  	27
שם, עמ' 100–101. 	28

על פי בן־נפתלי, הסב "הוא הרחוק ביותר מאתנו במרחב ובזמן, מי שנמצא בצד האחר של החיים  	29
שהוא הקצה האחר שלנו עצמנו וחוט סמוי מוליך מכאן לכאן. הוא עברנו המוחלט ואנחנו עתידו 
נעים חיינו. אנחנו כמו הולכים להביט בעצמנו במראה הפוכה, כאילו  המוחלט, ובמטוטלת הזו 
הסבנו את גבנו לאחור והתרחקנו מן המראה" )שם, עמ' 101(. דמויותיהם של הסב והנכד מצביעות 
על זמנים קוטביים כביכול זה ביחס לזה: הראשון בעבר המוחלט, זמן שהתרחש בטרם היה הנכד 
בחיים, והאחרון בעתיד המוחלט, שבו לסב לא יהיה חלק. ועם זאת, הפער הזמני אינו כזה שאי 
בין העבר  בין מרחב אחד למשנהו,  בין כאן לשם,  נע ללא הרף  ביותר  אפשר לחצותו. חוט דק 
לעתיד, ומדגיש בה־בעת הן את הפער הזמני והמרחבי הבלתי אפשרי והן את האפשרות הבלתי 
מתקבלת על הדעת להתגבר עליו. הזיקה בין הנכד לסבו כרוכה בהתקרבות והתרחקות בד בבד, 
במבט מישיר, מבט פנים אל מול פנים ובהפניית הגב גם יחד: הוא מביט במראה, רואה את בן 
דמותו בסב ומתקרב אל המראה, אך המראה הפוכה, ולכן התקרבותו בהכרח מרחיקה אותו ממנו.

דרידה, הערה 7 לעיל, עמ' 10. ההדגשה במקור, י"פ. מפני שבכוחם של הארכונטים — שומרי הסף  	30
של הארכיון, העורכים אותו וקובעים מה ייכנס ומה לא, איזה פריט יוצג ואיזה יורחק למחשכי 



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



430

לפיכך, מושג הארכה סותר בהגדרתו. הוא מגלם את המקור, העבר, את נקודת ההתחלה 
של החוק; ובד בבד, כפי שמטעים דרידה, בשל שרירותיות־מה של המקור, בשל הסמכות 
ומעשה העריכה האנושי־כוחני הכרוך בכינון העבר — בצד זיכרון העבר, היחס לארכה 
על  מלמדת  המקור  שבקביעת  האנושית  השרירותיות  לעתיד.  ופתיחות  הבטחה  מגלם 
"משקל של הלא־נודע",31 שעשוי לבשר את ההתחוללות החוזרת ונשנית העתידה לבוא 

של הארכֶה. 
ואכן, טיב הארכה, כפי שעולה מדבריו של חוקר הקלאסיקה סטאתיס גורגוריס, נגזר 
מאין־סופיותו ומאי־היקבעותו כאירוע חד־פעמי מן העבר. על פי גורגוריס, אף שהארכה 
הוא מוצא הכול, ההתחלה והמקור, הוא "אינו Ursprung — המקור האחד והיחיד, אירוע 
הבריאה האחד ולתמיד, אלא חלל אינסופי של התחלות שהתחוללותן לא פוסקת". על 
פיו, האין־סופי אינו רק בלתי פוסק אלא גם חסר סופיות, היינו חסר הגדרה, תיחום או 
יכול להיות מובן כאירוע  ועוד( אינו  היקבעות. הארכה )הקוסמולוגי, הפוליטי, הנפשי 
איזון  פרדוקסלי,  באורח  המחולל,  מתחרים  כוחות  כמערך  אלא  וקבוע,  מוגדר  תחום, 
דינמי, לא סטטי, "משום שאם אחד הכוחות משיג יתרון, הוא חייב להיהרס מיד על ידי 
הכוח הנגדי, וחוזר חלילה".32 לכן, הארכה, על פי גורגוריס, "יכול להיות רק משותף"; הוא 

"פעור, חדור דיפראנס גם כמקור וגם כעיקרון":33

ארכה אינו יכול עוד לכונן את עצמו כמקור יחיד. הסמכות מתחילה כשהיא כבר פעורה 

ויחסית, פתוחה לתהייה בנקודת כינונה, בזכות העובדה שגם האובייקט של הכוח וגם 

הסובייקט שלו נמצאים בעמדה של היקרות־יחד )co-incidence(. אמנם אנחנו אומרים 

קפואות  אינן  הללו  אך העמדות  נשלט,  ומישהו  מישהו שולט  בזמן  מסוימת  שבנקודה 

מבחינת המבנה או הזמן, אלא מתמלאות באופן ארעי על ידי מי שתופס אותן.34 

הדיאלקטי  כסדר  שלא  לנשלט:  השולט  בין  ייחודית  זיקה  מתחוללת  הארכה  במרחב 
הקלאסי, שדרכו מובן לרוב מערך השליטה בין האדון לעבד, מרחב ה"ארכה" שייך לסדר 
והנשלט — או  כי השולט  "היקרות־יחד" מדגיש  "היקרות־יחד". המונח  אחר, סדר של 
במונחים פואטיים של השפעה: המשפיע והמושפע; ובמקרהו של פרייל, האב־בבחינת־סב 
והבן־בבחינת־נכד — נפגשים ופועלים יחד, שותפים לדרך, על אף תחרותיות כלשהי, ואף 
שהיכרותם תלויה ביד המקרה, ארעית ועשויה להשתנות בכל עת. המקריות והארעיות 
סבים,  שני  לנכד  פיגורטיבית,  מבחינה  הראשונית.  סמכות  בַּ לפער  המובילות  הן  הללו 
ולא אב אחד, כלומר הסמכות מלכתחילה מפוצלת, מוכפלת ונעדרת מקור אחד בלעדי. 

המרתף — מפני שבידם הכוח ההרמנויטי "לפרש את הארכיבים", לכונן את החוק, פעולתם כרוכה 
ולהופיע  אינו עשוי להיכנס לתמונה  "שום ארכיב  בפונקציה ארכית, באקט פטריארכי שבלעדיו 
כמות שהוא", פונקציה המשמשת "כדי לחסות ולהסתתר לאלתר" )עמ' 38(. החסות מכסה בהכרח.

שם, עמ' 38. 	31
גורגוריס, הערה 7 לעיל, עמ' 6–8.  	32

שם, עמ' 11. 	33
שם, עמ' 5. ההדגשה במקור, י"פ.  	34



431

יותם פופליקר






 מעבר לכך, בזיקתו אל האב־בבחינת־סב, הבן־בבחינת־נכד עשוי להבין שכפי שהאב מגלם 

את התחלת הקן המשפחתי הגרעיני, הסבים מגלמים התחלה דומה של הקן המשפחתי 
וכן הלאה והלאה. לקן המשפחתי התחלות רבות — הוא אינו מובן עוד כקן  המורחב, 
אחדותי בעל מקור אחד ויחיד שהוא לו סמכות בלעדית, אלא, כאמור, כ"חלל אינסופי 
של התחלות שהתחוללותן לא פוסקת". יחסיותה זו של הסמכות מובילה, כך גורגוריס, 
לעידונו או הפשרתו ו"הנזלתו" של היחס ה"קפוא" )הבינרי( שבין שולט לנשלט, משפיע 
למושפע. בהקשר המודלים ההיסטוריוגרפיים של השירה העברית, אפשר לטעון כי סדר 
ה"היקרות־יחד" חורג מהסדר החסלני של "הרפובליקה הספרותית", שעל פיו הסמכות 
פואטית,  מבחינה  בה.  כרוכה  היותר  לכל  או  שליטה,  של  דיאלקטית  במערכת  קבועה 
מודל ההשפעה המוצע אינו כרוך ב"חרדת השפעה" בלומית,35 אלא באימוץ מכוון של 

ההשפעות הרבות והבנת מעמדו היחסי של מקור השפעה כגילום אחד מני רבים. 

היקרות־יחד בין הנכד לסב בשירת פרייל

דמותו של הסב מרכזית בשירתו של פרייל. היא מסמלת לרוב זמן ומרחב אחרים, מעין 
עבר מוחלט, מפויס ושלם, השונה בתכלית מזמנו המודרניסטי המעורער ונעדר הקסם 
של הנכד. הדובר הנכדי מבין את מקומו ואת זמנו בהכרח אל מול אלה של דמות הסב, 
וכזכור, כפי שפלדמן טענה — מייצר מערך של השוואות והקבלות בין השניים. אך בחשבון 
אחרון, לטענתי, הסב, שנתפס ומובן במרחב שירתו כ"ארכה" שלו, אינו "בהישג ידו" של 
הנכד, לא באופן ישיר בכל אופן, שכן הוא "מחוסה" מפני הזיכרון, ועל כן לכל היותר 
אפשר לדבר על זיקה מרומזת אליו, על התקרבות והתרחקות ארעיות השלובות זו בזו. 
ו"תותבית".  זוהי מערכת יחסים מתוחה, מכיוון שהיא מדומיינת ומלאכותית, חיצונית 
במילים אחרות: בין הנכד לסב במרחב שירתו מתחולל סדר של היקרות־יחד. בדיוק בשל 
אובדן הזיקה הישירה אליו, לא נותר לנכד אלא להיזכר בסבו מחדש ולרשום שוב ושוב 
את חתימות שיירי זמנו ומקומו. בפרפרזה על דבריה של ורד לב כנען בכל הנוגע למושג 
"ארכה" אצל המשורר היווני הקלאסי הסיודוס, אפשר לומר שהסב הנתפס כארכה אינו 
אלא סימן חסר, אך ממשי; מושג חסר ששירתו של פרייל מלחימה לכדי ייצוג־מחודש 

 36.)re-presentation(
היקרות־יחד בין המרחב והזמן של הנכד למרחב והזמן של הסב מתגלמים, למשל, 
פֶה" מקובץ השירים השני של פרייל נר מול כוכבים. המחזור  ית־הַקָּ ירִים מִבֵּ במחזור "שִׁ
במחזור  המגולם  העבר,  זמן  מול  אל  בזמנו־הוא  הפריילי  הנכד  בהרהורי  עוסק  כולו 
המודרני,  ההווה  זמן  תנועת ההשכלה אברהם מאפו.  בן  והסופר  סבו  בדמויותיהם של 

ראו, הרולד בלום, חרדת ההשפעה: תיאוריה של השירה, מאנגלית: עופר שור, תל אביב: רסלינג,  	35
.2008

 Vered Lev Kenaan, “Thauma Idesthai: The Mythical Origins of Philosophical Wonder”, 	36
 Hagi Kenaan and Ilit Ferber (eds.), Philosophy’s Moods: The Affective Grounds of

Thinking, London: Springer, 2011, p. 18



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



432

חוֹת". לפיכך, כפי  חֵיק הֶעָבָר זרְֹקוּ מַפְתְּ בְּ עַר אָטוּם — /  ו", כותב פרייל, "הוּא שַׁ "הָעַכְשָׁ
מֶרֶת עֵרָגוֹן", צללי השנים של העבר שהוא מבקש  שעולה מהשיר הראשון במחזור "מִשְׁ
להחזיר הם בלבד העשויים להעניק משמעות לפרק זמנו. הדמיון המבני והמצלולי בין 
רוֹן" ו"עֵרָגוֹן" בשיר מדגיש שרק הכתיבה עצמה — סימנֶיה על גבי דף הנייר  המילים "עִפָּ

— תשמר את הערגה אל העבר:

ית קִיעָה נוּגָה, חַשְׁמַלִּ קְרָתוֹ שְׁ בְּבֵית־קָפֶה זֶה, תִּ

וּכְתָלָיו יאֹמְרוּ לִבְלוּב־גַּן, קְטִיף־פֶּרִי –

מֶרֶת עֵרָגוֹן. י, מִשְׁ מַרְתִּ אֶהְיֶה עַל מִשְׁ

רְטוּטֵי־עִפָּרוֹן לִי אָקִים הֶעָבָר, בְּשִׂ

בְּכוֹסִי אֲבַקֵשׁ צִלְלֵי הַשָּׁנִים.

הֵן אֵדַע:

אֵלֶּה לֹא יִתְנַכְּרוּ לִי

ר בִּזְהַב עֻזּוֹ נִקְשֶׁה; כְּהִתְנַכֵּר יוֹם מִתְיַמֵּ

דוּ בִּי אֵלֶּה לֹא יִבְגְּ
כִּבְגֹד שָׁעָה זוֹ סְחוּפַת זִיו מְסַמֵּא.37

אתר  המגלם  העבר,  ן"  "לִבְלוּב־גַּ את  כביכול,  המאפשר,  מודרני  מרחב  הוא  הקפה  בית 
רִי" פסידו־רומנטי ייתכן. עם זאת, לעומת רחבות המרחב הטבעי, גם  פואטי שבו "קְטִיף־פֶּ
אם טבעו מבוית־מה, בית הקפה הוא מרחב מצומצם וצר, סגור ותחום, מרחב מובהק של 
ית" בטור הראשון  מַלִּ קִיעָה נוּגָה" והמילה "חַשְׁ ההווי האורבני. סמיכותם של הצירוף "שְׁ
של השיר מלמדת למן ההתחלה על כך שהטבעי כביכול כבול ל"נוף" העירוני־מלאכותי. 
הקפה.  בית  של  המלאכותי  החשמל  לאור  כבול  הנוגה  השקיעה  אור  גם  דומה,  באופן 
הלבלוב והקטיף אינם מופיעים כשלעצמם, אלא כצללים, רמזים בלבד לפריחה שאינה 
רוֹן", אילוסטרציות, קווי מתאר שמתוכם מלאות הציור נרמזת בלבד.  רְטוּטֵי־עִפָּ עוד, "שִׂ
תקופתו  של  החשמלי  השקיעה  אף שאור  כי   — אֵדַע"  "הֵן   — יודע  הוא  מפוכח  במבט 
הוא   — העבר  של  הרומנטי  האור  כמו  גאולה,  להציע  העזים,  ובזיוו  בזהבו  ר",  "מִתְיַמֵּ
א" הוא גורר את הנכד, סוחבו ומותירו  עָה זוֹ סְחוּפַת זִיו מְסַמֵּ מסנוור בעודפות שלו. ב"שָׁ

"סחוף", מדוכא, מנוכר וזר לתקופתו. 
אומנם, באמצעות הניב העברי פרייל מבקש לגעת באותה התבונה והלך הרוח הנצחיים 
והשלמים, לתפיסתו, של המאה התשע־עשרה, של סבו ובן ארצו הליטאי אברהם מאפו. 
מוֹךָ יְהוּדִי  הוא כותב, למשל, בשיר השני מאותו המחזור "שׁוּרוֹת לְאַבְרָהָם מַאפּוּ": אֲנִי כָּ
לְהֵב הַחֲלוֹם". עם  תַּ הֶם מִשְׁ חִים בָּ כְּ ה לְהוֹצִיא מֵאֲדָמָה סְתָמִית / עֵצִים פִּ ר נִסָּ לִיטָאִי, / אֲשֶׁ
זאת, הוא יודע שככלות הכול, שלא כמאפו וסבו, הוא רחוק — במרחב ובזמן — מליטא 
עיר  קובנה,  את  מדרום  התוחמים  אֲלֶקְסוֹט",  "הַרְרֵי  ומאופק  התשע־עשרה  המאה  של 
ל  מַאַרְבֵי עָנָן שֶׁ הולדתו של מאפו ומקום מושבו של סבו. הוא מודע לכך שהוא כותב "בְּ

מֶרֶת עֵרָגוֹן", פרייל, מתוך זמן ונוף, הערה 9 לעיל, עמ' 148–149.  גבריאל פרייל, "א. מִשְׁ 	37



433

יותם פופליקר






 זְמַן אַחֵר" באקלים תרבותי אחר, אקלים סתווי ומעונן, ולא בהיר ואביבי, אקלים אורבני. 

אֶרֶץ אַחֶרֶת", שאינה יכולה להיתפס במעין עטרה אידילית, אשר  הוא יושב בבית קפה "בְּ
היותר  שלכל  מרחב  זה  שהרי,  וְיַעַר".  פּוּחִים  תַּ רֵיחַ  נוֹתֶנֶת  הָר,  מִנָּ נָטְלָה  גּוֹנִים  "שׁוֹפַעַת 

חֲלוֹם, מַמְצִיאָה מְצִיאוּת", בודה את העבר מדימויָיו ומחתימותיו בהווה: "מִתְחָרָה בַּ

אוּלָם אֲנִי יוֹשֵׁב בְּמַאַרְבֵי עָנָן שֶׁל זְמַן אַחֵר,

בְּבֵית־קָפֶה בּוֹ נִמְנִים סִפְלֵי־בְּדִידוּת רַבִּים,

כְנוּ י מְהַרְהֵר בְּהַרְרֵי אֲלֶקְסוֹט בָּהֶם הִתְהַלַּ וְעוֹדֶנִּ

בִּקְשֹׁר לָהֶם שְׁמֵי־אָבִיב לוּלְאוֹת עֲבִיבִים בְּהִירִים;

מְהַרְהֵר בִּמְלוּנָתְךָ, מְחַכָּה כִּיעוּדָה לְבוֹאֲךָ נִרְגָּשׁ,

פּוּחִים וְיַעַר. שׁוֹפַעַת גּוֹנִים נָטְלָה מִנָּהָר, נוֹתֶנֶת רֵיחַ תַּ

וַאֲנִי, אֲנִי יוֹשֵׁב בְּאֶרֶץ אַחֶרֶת מִתְחָרָה בַּחֲלוֹם, מַמְצִיאָה מְצִיאוּת.38

האֲני שבשיר אורב לזמן אחר, זמן העבר של מאפו, ולמרחב אחר, הליטאי. אבל מכיוון 
שאינו נמצא הלכה למעשה בזמן ובמרחב האלה, ההתהלכות־יחד שלו ושל מאפו, שעליה 
קטגוריות  על  לערער  מבקשת  בוודאי  כְנוּ",  הִתְהַלַּ הֶם  בָּ אֲלֶקְסוֹט  הַרְרֵי  "בְּ מהרהר:  הוא 
הזמן והמרחב הללו. במובן זה, החזרה על האֲני וכפילות העצמי בטור האחרון המצוטט, 
מלבד תפקידן הרטורי כמעין אתנחתא אלגית, אנחת כאב המלמדת על פיצול האֲני — 
הכפילות הזו מדגישה את כפילות המרחב והזמן שהנכד הפריילי חווה. מצד אחד, הנכד 
ים", שותה קפה לבדו, בבדידותו,  דִידוּת רַבִּ בֵית־קָפֶה בּוֹ נִמְנִים סִפְלֵי־בְּ יושב בזמן הווה "בְּ
נָה  לְהַמְתָּ הָיָה  שֶׁ זְמַן   / לְתַבְעֵרָה,  הָיָה  "שֶׁ זמן  והבלתי מפויס,  זמנו המודרני  ומהרהר על 
פֶה", כמוהו כמעין קפסולה, אולי  הַקָּ חָר הָאֲטוֹמִי",39 ומן הצד האחר, נדמה ש"גַרְעִין  לַמָּ
עוגיית המדלן של פרוסט בבעקבות הזמן האבוד,40 המחזירה ומעלה רמזים מרשמי העבר: 
בְתוֹ חוּמָה, חֲרִיפָה וּרְצִינִית". בעקבות שתיית  פֶה, / מַחֲשַׁ גַרְעִין הַקָּ "חָכְמַת מֶרֶץ צְפוּנָה בְּ
בְעָתַיִם מוֹרִיק נוֹף יוֹמִי, טוֹבָה עֵרָנוּתוֹ", דבר מה מן הפיוס והמלאות  הקפה, הוא כותב, "שִׁ
הנכד המהרהר על  זמנו של  כנגד  והינה,  ביומו.  ונרשם  דבק  ומקומו של סבו  זמנו  של 
ז", מרחבו וזמנו של  העתיד הצפוי בעידן האטומי, בשיר הבא במחזור, "סָבָא וְהָאָטוֹם הַלָּ

גבריאל פרייל, "ב. שׁוּרוֹת לְאַבְרָהָם מַאפּוּ", פרייל, מתוך זמן ונוף, הערה 9 לעיל, עמ' 149. 	38
חָר הָאֲטוֹמִי ", פרייל, מתוך זמן ונוף, הערה 9 לעיל, עמ' 152. נָה לַמָּ גבריאל פרייל, "ו. הַמְתָּ 	39

תוֹת", מתוך הקובץ האש והדממה )הערה 9 לעיל, עמ' 104(, למשל,  ה וּרְשָׁ בשירו של פרייל "עוּגִיָּ 	40
ישנה זיקה תמתית ישירה בין עוגיית המדלן, שהפכה למסמן המובהק ביותר להיזכרות הבלתי־
רצונית של הפואטיקה של פרוסט, לבין מלאכת שמירת הזכר של פרייל. בשיר זה הדובר הפריילי 
זִכְרוֹנוֹת"; דימוי הדומה מאוד  פִים  מדמה את עצמו לציָיד המבקש לצוד ולתפוס את ימיו ה"מְעַנְּ
מוגדרים  הלא  הבודדים  ההיזכרות  שרגעי  בטענתו  פרוסט,  על  במסתו  בנימין  של  הדייג  לדימוי 
הופכים כבדי משקל ו"מודיעים ]...[ על כוליות, כפי שכובד הרשת מבשר לדייג על שללו. הריח הוא 
חוש־המשקל של מי שמשליך את רשתו בים הזמן האבוד". ולטר בנימין, "לדיוקנו של פרוסט", 

הרהורים, מגרמנית: דוד זינגר, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1996, עמ' 216.



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



434

הסב קורמים עור וגידים, נרמזים מבעד לנוף יומו המוריק של פרייל, מבעד לקווי המתאר 
של עפרונו הפואטי:

ן מֵאָה חַי בַּבַּיִת הַקָּטָן שֶׁמִּנֶּגֶד,  סָבָא בֶּ

שֶׁא הַמְלַחֵךְ רַגְלוֹ וְאֵין חָדָשׁ טוֹב בְּעֵינָיו מִן הַדֶּ

זְרִים לוֹ דִּינְרֵי־שֶׁמֶש מֵעֳפָאָיו וְהָאִילָן הַמַּ

זְרִיחַ עוֹד מֵאֶשְׁתָּקַד, פֶּרַח הַמַּ הוּא מוֹצֵא עִנְיָן הוֹלֵךְ וְחוֹזֵר בַּ

וּמְאַשֵּׁר בְּבַת־צְחוֹק צְעִירָה אֲמָרוֹת נוֹשָׁנוֹת, בְּשָׁעָה שֶׁהָעַכְשָׁו

כְּפָר וּמְשַׂחֵק בִּזְכוּכִית צִבְעוֹנִית. עוֹבֵר מְרַנֵּן בַּ

נִים שְׁכֵנִים נִבְהָלִים? 'וּמָה, מַהוּ הָאָטוֹם, בּוֹ מְדַיְּ

ז עַד בּוֹשׁ'. הְיֶה — יְחַכֶּה לוֹ הַלָּ יִהְיֶה מִי שֶׁיִּ

מָסְכָה לוֹ בִּתּוֹ סֵפֶל קָפֶה רוֹדֵם. סָבָא מְסַלֵּק רִפְיוֹן יָדַיִם

כְּחֵטְא קָטָן וְלֹא־נָאֶה,

זָהִיר־זָהִיר וּבְעַקְשָׁנוּת עֲשִׁירָה טוֹעֵם,

לְדוּת וְשׁוֹקֵעַ בְּהִרְהוּרִים רְחוֹקִים עַל שֻׁלְחָן בַּיַּ

וְאֵם, שֶׁרִיסֶיהָ אֲרֻכִּים, וְהַחוּם שֶׁבְּבָבוֹתֶיהָ נִתְקָל בִּיאוֹר חוּם
שֶׁבְּסֵפֶל אַ חֵ ר.41

גֶד", מרחב מנוגד למרחבו וזמנו של הנכד. עולמו  נֶּ מִּ טָן" של הסב מתואר כבית "שֶׁ ביתו "הַקָּ
נוֹת", שאין ה"חָדָשׁ" בו טוב  קַד", של "אֲמָרוֹת נוֹשָׁ תָּ הרוחני שקוע בסדר סימבולי של "אֶשְׁ
יותר. זהו עולם רוחני שונה לחלוטין מעולמו המפוכח של הנכד, הטמון במערכת דימויים 
מודרניסטית אורבנית של בתי קפה, מטוסים ופצצות אטום. עם זאת, לא ברור, למשל, אם 
ביתו של הסב ממוקם בליטא או בניו יורק, בצד נכדו. נוצרת דחיסה של שתי הפונקציות 
הללו; עירוב בין המרחבים והזמנים המנוגדים. על אף ההבדל המוחלט, כביכול, נדמה 
נִבְהָלִים"  כֵנִים  "שְׁ נפרד מאותם  והסב בשכנות; הנכד בלתי  דרים הנכד  שבחסות השיר 
נִים" במהות תקופתם האטומית. שימושו של פרייל במטפורה של "שכנות" חשוב  ה"מְדַיְּ
פה, מכיוון שהוא מסמיך את עברו של הסב ואת עתידו של הנכד זה לזה: במרחב השיר, 
נקרים־ תרבותית",  ב"שכנות  דרים  הם  ביניהם,  לשחזור  אפשרי  הבלתי  הפער  אף  על 
יחד. ובכל זאת, זוהי זיקה מדומיינת בעיקרה, "מַמְצִיאָה מְצִיאוּת". שהרי לעומת הקשר 
מן  וזמנים, השכנות העולה  דורות  ביולוגי הכרוך בפער  נכד לסב, קשר  בין  המשפחתי 

השיר אינה אורגנית — היא שכנות עירונית ומודרניסטית בטיבה, ולכן מלאכותית.

ז", מתוך זמן ונוף: שירים מקובצים, ירושלים: מוסד ביאליק,  גבריאל פרייל, "ז. סָבָא וְהָאָטוֹם הַלָּ 	41
1972, עמ' 153.



435

יותם פופליקר






 נַיִם" מקובץ שיריו השלישי של פרייל  ְ "הַשּׁ זו מתגלמת באופן מובהק בשיר  שכנות 

מפת ערב, משנת 1961. בשיר זה היקרותם־יחד של הנכד והסב מתרחשת לאחר שהנכד 

נקלע, ללא רצונו, בין מרחבה של אמריקה לבין זה של ליטא, בין זמנו של סבו לזמנו שלו:

יִשְׂרָאֵל, ב בְּעִירִי בְּ נְיוּ־יוֹרְק, עוֹד אֵשֵׁ אֲנִי יוֹשֵׁב בִּ

י נֶאֱמָן חוּם לִתְחוּם, נִקְלַעְתִּ אַךְ הַלַּיְלָה, בֵּין תְּ

יק שֶׁבְּקוֹבְנָה לִיטָאִית. אֶל בֵּית הֶעָלְמִין הָעַתִּ

תַּחַת כּוֹכָבִים צְעִירִים שָׁם יָשֵׁן בְּקִבְרוֹ

סָבָא יְהוֹשֻׁעַ יוֹסֵף,
שֶׁהָיָה כֹּה צָעִיר עֵת נָדַם.42

י" מצביע על כך שהנכד הפריילי אינו קולע או יורה באופן אקטיבי, אלא  הפועל "נִקְלַעְתִּ
נזרק, מוטל או נורה כאבן או כחץ אל בית הקברות שבליטא, היכן שסבו קבור. הפעולה 
המביאה אותו אל מרחבו של הסב, שמת זה כבר, אל העבר המוחלט של הסב, היא פעולה 
י"  פסיבית. כמו כן, הפועל מצביע על המקריות, על ארעיות ההגעה אל המקום: "נִקְלַעְתִּ
משמעו הזדמנתי ובאתי אל המקום במקרה, נִקריתי או נקראתי אליו. כמו כן, הפועל עשוי 
להצביע גם על מעשה המקלעת. הנכד הזדמן אל בית הקברות של קובנה כמו במקרה, 
אבל מקרה זה שוזרו אל המרחב כמו היה אחת מהשערות הנקלעות יחדיו לצמה; מסבכו 
ומכניסו אל סבך מעשה הרשת. הנכד נקרה־יחד עם הסב. עוד הפועל מדגיש את מקומו 
המטוטלת  כבתנועת  ניטלטל  שמשמעו  הקלע",  בכף  "נקלע  המוכר  האידיומטי  בצירוף 
לשונו  שוב  והינה  וזמניים.  מרחביים  וטלטלה  בסבך  מסובך,  במצב  נמצא  מוצא,  ללא 
זוהי היקלעות  "נֶאֱמָן".  אמביוולנטית, שכן דבר מה בהיקלעותו, בהיקרות־יחד, מהימן, 
חוּם לִתְחוּם", המלמדת על שרירותיות המפגש הבין־מרחבי והזמני, ובה־ ין תְּ פסיבית "בֵּ

בעת, כמעשה הקליעה ההדוק של הצמה — מלמדת על הכרחיותו. 
לּוֹ", מתוך קובץ השירים שירים משני הקצוות משנת 1975,  י־שֶׁ לִּ רְקֵי זְמַן: שֶׁ בשירו "פִּ
חוזר פרייל אל דמות סבו פעם נוספת ומנסח את זיקתו הפרדוקסלית אליה. הינה שני 

הבתים הראשונים של השיר: 

רְאוּ אֶת סָבָא צָעִיר בַּעֲיָרָתוֹ הַלִּיטָאִית.

ים בַּבּקֶֹר־בַּבּקֶֹר הוּא נָהַג לְהַשְׁכִּ

ם לוֹ חִדּוּשֵׁי תוֹרָה פִלָּה רָשַׁ וּלְאַחַר תְּ

ה טִיב מָן הֵכִין מַאֲמָר לְ"הַמֵּלִיץ" וְגִלָּ

בְּפַת חֲרֵבָה וְכוֹס מַיִם רוֹתְחִים.

עֲלָה. הוּא הָיָה אָדָם הַמַּ

נַיִם", פרייל, מַפַּת עֶרבֶ, הערה 9 לעיל, עמ' 98. ְ גבריאל פרייל, "הַשּׁ 	42



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



436

רְאוּ אוֹתִי צָעִיר עַל הָאֲדָמָה הָאֲמֵרִיקָנִית.

לֹא בְּדִיּוּק אֵיזֶה יְצוּר יוֹצֵא־דפֶֹן

ירָיו בְּעִבְרִית. אָדָם הַכּוֹתֵב אֶת שִׁ

תְפַּלֵּל מִתּוֹךְ אֵלֶם, שׁוֹתֶה עִם צָהֳרַיִם הַמִּ

תַּכְנֵעַ שֶׁמָּצָא בּוֹ סֵפֶל־בּקֶֹר פּוֹשֵׁר וּמִשְׁ
אֶת טַעַם הַנָּדִיר הֶחָלוּם.43

במבט ראשון בשני הבתים נדמה שפרייל מייצר מבנה השוואתי ואנלוגי בין סבו לבינו. 
הטור הפותח את הבית הראשון זהה מבחינה תחבירית לזה הפותח את הבית השני, וכן, 
מבחינת הזמן, מצהיר על גילם הצעיר, המקביל, של השניים. כמו כן, בדומה לבוקרו של 
הסב, שדאג להתפלל ולאחר תפילה גילה בכוס הבוקר שלו, "כוֹס מַיִם רוֹתְחִים", את טעמו 
של לחם השמיים הקדוש, "טִיב מָן", מטעמו של עולם, וכתב בעברית דברי תורה ומאמר 
לִיץ" — גם הנכד מתחיל את יומו בתפילה ובשתיית "סֵפֶל־בֹּקֶר",  לכתב העת הספרותי "הַמֵּ

עִבְרִית".  ירָיו בְּ דִיר", וכמובן: בכתיבת "שִׁ שבו הוא מבקש למצוא "אֶת טַעַם הַנָּ
עם זאת, בהשוואה המוצקה־כביכול אין תוכן של ממש, שכן אף שהמחוות דומות, 
בֹּקֶר" ולשתות מכוסו, הנכד  בֹּקֶר־בַּ ים בַּ כִּ טעמן שונה בתכלית. לעומת הסב, ש"נָהַג לְהַשְׁ
שותה את ספל הבוקר שלו "עִם צָהֳרַיִם"; ולעומת הסב, שהמים בכוסו "רוֹתְחִים" ומלמדים 
ר", שהרי  עֲלָה", ספלו של הנכד "פּוֹשֵׁ על רתיחה הגותית ומחשבתית, שכן "הָיָה אָדָם הַמַּ
מָן", היינו: מצא טעם  ה טִיב  יוֹצֵא־דֹפֶן". לעומת הסב, ש"גִלָּ יְצוּר  אֵיזֶה  דִיּוּק  בְּ הוא "לאֹ 
צָא בּוֹ / אֶת  מָּ כְנֵעַ שֶׁ תַּ ומובן קיומיים חד־משמעיים וּודאיים, הנכד מסויג בהרבה, הוא "מִשְׁ
דִיר", אך אין הוא בטוח בכך, מה גם שהטעם הנדיר הזה "חָלוּם", כלומר הוא נרמז  טַעַם הַנָּ
מן החלום ואינו פרי מציאות. הינה שוב תקופתו ומרחבו של הסב מגלמים את כל הוודאי, 
הבלתי  המסויג,  כל  את   — הנכד  של  ומרחבו  תקופתו  ואילו  והבטוח,  השלם  המפויס, 
מתחייב, המרומז והספקני. ואכן, בהמשך השיר הקול הנכדי מעיד על עצמו שהוא רק 
עַל רְפוּאוֹת",  ל בַּ חוּתָה / מִזּוֹ שֶׁ בְקִיאוּת לאֹ־פְּ עֻבְדּוֹת / בִּ בָּ בְיָכוֹל קוֹבֵעַ / אֶת הָאַחֲרוֹנָה שֶׁ "כִּ
שכן עברו המוחלט של הסב מגלם ערכים והשקפת עולם שאין לו אחיזה בהם. לכן מֵלין 
הנכד שהעובדות שהוא קובע ביחס לסבו אינן יכולות להיחשב "עובדות", שכן אינו בקיא 
עַל רְפוּאוֹת", אדם היכול לרפא ולפייס, השולט בדברים כמו היו ברשותו, ברשתו,  בהן כ"בַּ
בהישג ידו, כמו ידע אותם מכלי ראשון. אם כן, הזיקה לסבו היא בראש ובראשונה מעשה 

ספרותי המנכס הייררכייה משפחתית לטובת הצלת העצמי, כלומר: משכך כאבים.
והמרחבים  לנכד, או בלשון אחר: הצגת הזמנים  בין הסב  הצגת האנלוגיה־לכאורה 
שבין  המרכזי  ההבדל  על  מלמדת  מתחוללת,  שהיא  בה־בעת  המופקעת  במשוואה 
התקופות. כפי שמבהיר הנכד הפריילי בבית השלישי של השיר, התקופה ההיסטורית של 
זְמַנּוֹ", היינו:  ל אִישׁ ]יהיה[ לְמַנּוֹ בִּ רִים" אינה מתירה עוד ש"כָּ "הָרֶבַע הָאַחֲרוֹן לִמְאַת הָעֶשְׂ
היא אינה מתירה לכל אדם לבחון את הדברים על פי מי ומה שהוא, על פי טעמו, טיבו 
זְמַנּו" מכילה  וזמנו בלבד; על פי קטגוריות ברורות וּודאיות. מבחינה מצלולית, המילה "בִּ

לּוֹ", פרייל, הערה 1 לעיל, עמ' 15–16. י־שֶׁ לִּ רְקֵי זְמַן: שֶׁ גבריאל פרייל, "פִּ 	43



437

יותם פופליקר






 ממש את המילה "לְמַנּוֹ" ]lEMANO-bizEMANO[, ובכך ממקדת ומלכדת את טעמה 

וטיבו.  לטעמו  הזמן  שבין  ההדוק  הקשר  את  מדגישה  האחרת,  אל  האחת  של  ומובנה 
יּוֹגְרָפִית", כדור מרגיע  בתקופה זו, מקונן הנכד הפריילי, הפריווילגיה לבלוע "גְלוּלָה אוֹטוֹבִּ
אן וְאֵילָךְ" הקטגוריות אינן יציבות  ומפייס המחזיר ודאויות ביוגרפיות, אינה מוּתרת. "מִכָּ

וקבועות:

כָּל אִיש לְמַנּוֹ בִּזְמַנּוֹ;

זוֹ גְלוּלָה אוֹטוֹבִּיּוֹגְרָפִית

תֶּרֶת לִבְלִיעָה עַד הָנֵץ הַמֻּ

רִים. הָרֶבַע הָאַחֲרוֹן לִמְאַת הָעֶשְׂ

הַיָּמִים מִכָּאן וְאֵילָךְ — מוּקְיוֹנִים

מַחֲלִיקִים בְּהִסּוּס עַל קֶרַח־לֹא־קֶרַח.

הימים של סוף המאה העשרים מדומים ל"מוּקְיוֹנִים" העוטים מסֵכה ומשחקים תפקיד 
אחר, מהתלים בבני הזמן כלצים או מעין שוטים, החושפים את אי־נגישותה של פניה 
הִסּוּס  האמיתיים של התקופה. יתר על כן, הצגת פרק הזמן בבחינת ימים ה"מַחֲלִיקִים בְּ
עַל קֶרַח־לאֹ־קֶרַח" מדגישה ביתר שאת את חוסר ההיקבעות, את ההיסוס, חוסר היכולת 
להישאר במקום יציב, שכן לא זו בלבד שהימים מחליקים על הקרח ואינם יציבים — גם 
מצע הקרח עצמו אינו יציב ותחום. אלו ימים שבהם ההגדרה נשללת בעודה מנוסחת, 
בעודה  שנשללת  לשונית  קטגוריה  על  מלמד  "קֶרַח־לאֹ־קֶרַח"  הלשוני  הצירוף  שהרי 
מחויבת. לטענתי, הצירוף הלשוני "קֶרַח־לאֹ־קֶרַח" מגלם במפורש את מהלכה של תנועת 
נעה המשקולת,  בין קרח לקרח  הנכד:  לזו של  בין תקופתו של הסב  הנעה  המטוטלת 
ובין הקרָחים פעורה תהום ה"לא", השלילה עצמה, המפקיעה את עצם תנועת הנדנדה 

השקולה־כביכול בין ערך מוחלט אחד למשנהו.44 

בהערת אגב כדאי להדגיש שפעימה לשונית זו אינה חד־פעמית; היא חוזרת ונשנית בשירת פרייל  	44
ר", למשל, מאותה חטיבת  אוֹקְטוֹבֶּ "מֵהֵדֵי  באשר לערעור קטגוריות הזמן והמרחב הנידון. בשיר 
אמביוולנטי  מבע  קֶצֶב־לאֹ־קֶצֶב";  בְּ  / לָהֶם  הוֹלְכִים  ים  "הַחַיִּ כי  פרייל  כותב   ,)41 )עמ'  השירים 
ילִים" מאותה החטיבה )עמ'  המדגיש את מהלכה המטלטל והאי־ודאי של תקופתו. בשיר "עַלְוַת גִּ
נָהּ", גם כאן בהקשר תפיסת הזמן המטלטלת שבין  54( הוא כותב ש"הָאֵם רוֹאָה־לאֹ־רוֹאָה אֶת בְּ
חמישים שיר במדבר  ספטמבר אחד למשנהו. בשיר "יריה, טעימת תפוח", מתוך קובץ השירים 
)הערה 9 לעיל, עמ' 5( הפעימה הלשונית "צְעִירוּתִי־לאֹ־צְעִירוּת" שוללת את הזמן הפריילי, גילו 
מָהּ 'אֲנִי'", מן המדור  ְ שּׁ מוּת שֶׁ הממשי, ובה־בעת מחייבת אותה. ודוגמה אחרונה להמחשה: בשיר "דְּ
אֲפִירָה  הַמַּ מוּת  "מִלים בחֹרף" שבאוסף השירים אספן סתוים )הערה 1 לעיל(, כותב פרייל ש"הַדְּ
נַיִם" מרפררת אל העצמי  ְ נַיִם" )עמ' 197(. המילה "הַשּׁ ְ ין הַשּׁ לִימָה בֵּ לִימָה־לאֹ־מַשְׁ מָהּ 'אֲנִי' / "מַשְׁ שְּׁ שֶׁ
ר", והעין השנייה הנתפסת  תֵּ המפוצל בין עונות וצבעים, אל העין האחת התופסת שעת "עֶרֶב מִסְתַּ
נֶת" — שעה אחרת. הפעימה הלשונית נוגעת בלב עיקרון הנרמז בשירתו:  פְרִית הַמְמֻתֶּ עָה הַכַּ ב"שָּׁ
התמונה הביוגרפית נרמזת בלבד מבעד לקווי המתאר שרואות העיניים — דמות העצמי אומנם 
לִימָה"  לִימָה" את התמונה החזותית האבסורדית הניבטת בשתי העיניים, אך בה־בעת "לאֹ־מַשְׁ "מַשְׁ

אותה, שכן המבט המפוצל בין הזמנים אבסורדי בהגדרה, ואינו מאפשר זאת הלכה למעשה. 



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



438

נדמה אפוא שדווקא בשל התנועה הבלתי פוסקת והטלטלה, בשל הארעיות ונזילותן 
של קטגוריות הזמן והמרחב, דבר מה על הסב ותקופתו בכל זאת נרמז, מנצנץ, נגלה־לא־
נגלה על פי הפעימה הלשונית הפריילית. בחלק השני — ובסופו של השיר — הנכד אכן 
יִל",  פֶת תַּ ל עִיר מֻקֶּ טַבּוּרָהּ שֶׁ חש שהוא מתקרב אל סבו: הוא רואה את עצמו "עוֹמֵד / בְּ
רעות שהרבו לפקוד את הקהילה היהודית;  עיירתו של סבו, התחומה, כך נדמה, בשל הפְּ
עֵבֶר לְהַאֲזָנָה", מוזיקה מוקלטת מדרגה שנייה, שכן  מֵּ ן קוֹלֶטֶת אֶת הַמּוּסִיקָה / שְׁ אזנו "כֵּ

בשל הפער הזמני והמרחבי האזנה ספונטנית אינה מן האפשר:

אַךְ אֲנִי כֵּן רוֹאֶה אֶת עַצְמִי עוֹמֵד

יִל בְּטַבּוּרָהּ שֶׁל עִיר מֻקֶּפֶת תַּ

שָׁמֶיהָ לַהַט קַר־עִקֵּשׁ

בְּעוֹד גַּן־עֵדֶן סָמוּךְ אוֹ מְרֻחָק

אָר בְּעָיָה פְּתוּחָה־סְגוּרָה. נִשְׁ

אוּלָם אָזְנִי כֵּן קוֹלֶטֶת אֶת הַמּוּסִיקָה

מֵּעֵבֶר לְהַאֲזָנָה; אֲנִי שְׁ

מִתְקָרֵב אֵפוֹא אֶל סָבָא — 

עוֹד מְעַט אֶחְיֶה אֶת זְמַנּוֹ.

והנה הסייג שב ונוכח, בבחינת מעשה ספרותי מדומיין, שכן על אף ההתקרבות, הפסיחה 
שבין הטור המסתיים במילה "אֲנִי" לבין המילה "מִתְקָרֵב" בטור הבא אחריו מעידה על 
התהום הפעורה בין ה"אֲנִי" של הנכד לבין "סָבָא". דווקא בנקודה בשיר שבה מתחוללת 
שאליה  הנקודה  והרחבים,  הזמנים  הדורות,  בין  לסב,  הנכד  בין  המיוחלת  ההתקרבות 
מוביל השיר כולו, כך נדמה, דווקא בה פעורה תהום מבנית של פסיחה — תהום קיומית! 
— המפקיעה את האפשרות הזאת: ה"אֲנִי" הנכדי לעולם מתרחק מסבו בה־בעת שהוא 
עָיָה  אָר בְּ מתקרב אליו. על אף הזיקה העזה בין פרקי הזמן, פרק הזמן של הסב לעולם "נִשְׁ

תוּחָה־סְגוּרָה".  פְּ
ובצד זאת, נדמה שדווקא בשל מהלך האיזון ה"דינמי" מתאפשר סדר של היקרות־
יחד בין הנכד לסב: "עוֹד מְעַט", חותם הנכד את השיר, "אֶחְיֶה אֶת זְמַנּוֹ". שלא כתשוקה 
הנוסטלגית, למשל, לחיות בזמנו, זמן העבר של הסב — הטור מעיד על תשוקה עתידית 
של הנכד לחיות את זמנו. ראשית, למילה "אֶת" דנוטציה מילונית נוספת על הוראת יחס 
יוצא מכך, שהנכד  הפעול: היא מצביעה על פעולה שפועלים עם אדם אחר )"איתו"(. 
עתיד לחיות "יחד עם" פרק הזמן של סבו, להיקרות עימו יחד. שנית, הטור מגלם פרדוקס 
זמני ה"מנזיל" את קטגוריות הזמן: הפועל "אֶחְיֶה" מוטה בזמן עתיד, ואילו פרק הזמן 
שהסב חי בו היה בהכרח העבר. הנכד מבקש לנוע קדימה בזמן אל עֵבר העתיד, במטרה 
לפיכך, המבנה הדקדוקי ה"משובש" של הטור  העָבר.  זמנו של סבו,  לחזור אחורה אל 
השירי מערער הן על המבנה הדיאכרוני הן על זה הסינכרוני. פרקי הזמן אינם עוקבים 
או סמוכים; הדינמיקה שביניהם מצביעה על תנועה פרדוקסלית המשבשת את קטגוריות 
דינמיקה   — אד־הוק  קטגוריות  וארעיות,  נזילות  אותן  והופכת  הרווחות,  והזמן  החלל 



439

יותם פופליקר






 הנכד  של  היקרותם־יחד  את  ומגלמת  הארכה,  של  אין־סופי  חלל  אותו  את  המחוללת 

והסב.

המטפורה של העלווה

כאמור, היחס בין הנכד לסב בשירתו של פרייל מחולל סדר של היקרות־יחד. אך המבע 
הנכדי הנידון אינו מתגלם רק בזיקתו אל דמותו המפורשת של הסב, אלא גם מיתרגם לסדר 
של היקרות־יחד בין המושפע למשפיע, בין המשורר למבשריו — בנשיאת פניו של הבן־
בבחינת־נכד אל האב־בבחינת־סב. בשירים רבים נוקב פרייל במפורש בשמם של משוררים 
או דמויות ידועות ומאמצם אל מרחב שירתו.45 כפי שאראה מייד, אימוץ זה של מבשרי 
שירתו אל שיריו מתגלם במטפורת העלווה — פיגורה לשונית שאינה מתעלמת מקיומו 
של השורש, מקור ההשפעה, ומגלמת את הזיקה אליו במרומז. שלא כ"ברוש" העמיחיִי,46 
אין מטפורת העלווה מדגישה רק את אחיזת שורשי העץ באדמה: את מבנה העומק, את 
רק את  אין מטפורת העלווה מדגישה  הריזומטי,  כדשא  ושלא  וה"בבת־אחת";  הכוליות 
אלפי היציאות: היעדר השורש היחיד ומבנה הרוחב. בלי להתעלם כלל ועיקר מהגזע או 
משורשיו )כפי שמתעלמת מהם מחשבת הריזום(, מתוך מבט מרוחק על מעמדו ה"חידתי" 
ים",  ים וַאֲדֻמִּ בוּכָה מוּאֶרֶת יְרֻקִּ כשורש ומקור העלווה ולא כמציאות נוכחת — "הָעַלְוָה הַסְּ
בוֹהִים"47 — שמה מטפורת העלווה  חַלּוֹנוֹת הַגְּ רֶת בַּ מֶּ דָה מִתַּ כותב פרייל בשיר אחר, כ"אַגָּ
את הדגש על הסתעפויותיה וסבכיה של העלווה, על פריסתה במרחב המוגבה והמיתמר, 
מרחב שאינו צמוד־קרקע. חד־שורשי כמבנה העומק של העץ או מרובה ומושמד מקור, 

ללא נקודת ייחוס, כמבנה המישור של הדשא הריזומטי48 — אין זה משנה. 
להלן, מטבע הדברים, אעסוק במטפורת העלווה ביחס למבנה העומק של העץ ולא 
של הדשא, שכן העלווה היא חלק אינהרנטי ממנו, גם אם, כפי שאראה, תפקודה שונה. 
מטפורת העלווה מחַיה את המטפורה המתה של אילן היוחסין ומכירה בנקודות ייחוס 
העומד  כעלה  אלא  האילן,  כשורש  לאורה  מובן  אינו  אבל האב־בבחינת־סב  ברורות — 

"פרייל", כותב הולצמן, "הוא אחד המשוררים העברים ה'ספרותיים' ביותר, במובן זה, שהספרות  	45
התודעה  ומן  המתואר  העולם  מן  נפרד  בלתי  כחלק  בשירתו  ופועלות  נוכחות  האמנויות  ושאר 
הקולטת אותו ]...[. נדמה שאין עוד משורר עברי המשתווה לפרייל בגודש האיזכורים של שמות 
סופרים, ציירים ומלחינים ויצירותיהם, ואשר המציאות נשקפת בשיריו במידה כה רבה דרך העולם 
המעוצב והבדוי של האמנויות". אבנר הולצמן, מלאכת מחשבת — תחיית האומה: הספרות העברית 

לנוכח האמנות הפלסטית, חיפה: אוניברסיטת חיפה וזמורה ביתן, 1999, עמ' 198.
שירי יהודה עמיחי, כרך א: שירים 1962-1948, ירושלים ותל אביב: שוקן, 2001, עמ' 98. 	46

גבריאל פרייל, "הַרְצָאָה", פרייל, הערה 1 לעיל, עמ' 42. 	47
על פי דלז וגאוטרי הריזום נעדר עמדות או נקודות ייחוס. כל שישנם הם קווי מילוט או אלפי  	48
 Gilles מישורים; העיקרון של השורש "הופסק", קצהו הושמד, יש רק ריבוי, שפע, המון. ראו, 
 Deleuze and Felix Guattari, A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia,
 Brian Massumi (trans.), Minneapolis, MN: University of Minnesota Press, 1987, pp.

3–25



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



440

פִים" יחד, כפי שמבהיר הנאולוגיזם שאגע  בשכנות לעלים אחרים, ענפים ועלים ה"מִתְעַנְּ
בו מייד: העלה של האב־בבחינת־סב "מתענף" בעלה של הבן־בבחינת־הנכד. 

יּוֹגְרָפִי" מחטיבת השירים "זמן אחֵר: 1972–1975", המוקדש  יוֹן אַבְטוֹבִּ השיר "אֱלוּל: נִסָּ
ליעקב גלאטשטיין, הוא דוגמה מעניינת וחשובה לאופן שבו מטפורת העלווה מתפקדת, 

וכן לאימוץ נכדי מעין זה של אב־בבחינת־סב פואטי.49

אֱלוּל: נִסָּיוֹן אַבְטוֹבִּיּוֹגְרָפִי

מֵאוֹתוֹ יוֹם שֶׁבֶּאֱלוּל

נָקְפוּ יוֹתֵר שָׁנִים

תָּן לְשַׁעֵר. מִשֶּׁנִּ

ראֹשׁוֹ הָיָה אָז כִּמְגֻלָּף

ים. נִצְנֵץ בְּאוֹרוֹת בְּלוֹנְדִינִיִּ

אֵיזוֹ רְצִינוּת חַיְכָנִית

רָה בְּעֵינָיו הִכְחִילָה, דִבְּ

וּכְמוֹ נָגְעָה בַּעֲלֵי צְעִירוּתִי

זְּרוּ עַל־יַד סֵפֶל קָפֶה שֶׁפֻּ

מֵעֵין עֵד צוֹנֵן וּמְסֻפָּק –

אֱלוּל עַד שֶׁמִּמֶּרְחָק אוֹתוֹ יוֹם שֶׁבֶּ

ים מְאֻחָרִים נַעֲשֵׂיתִי אַחֲרָאִי לְגַלִּ

שֶׁפּוֹעֲמִים בְּסֵפֶר מְגַלֶּה וּמְוַדֵּא

דוֹלוֹת וּגְבוּרוֹת קְטַנּוֹת: חֻלְשׁוֹת גְּ

מּוּיֵי זְמַן אוֹ נוֹף הֵן עוֹלוֹת, כְּשֶׁכּוֹתְבָן מִדִּ

מַחֲוִיר כְּיָרֵחַ בְּטֶרֶם נִפְגָּם.

בֶּאֱלוּל מְסַכֵּם־פְּרָקִים זֶה

פִים בָּנוּ – כָּרָגִיל מִתְעַנְּ

ת הֶקֵּפִים. שֹׁנִי חַד בְּמִקְצָת, קִרְבָה רַבַּ

יש לציין שהקשר הבין־דורי בין פרייל וגלאטשטיין אינו כה חד וברור. מצד אחד, שני המשוררים  	49
חלקו "אופי סגנוני" דומה, במונחיו של דן מירון; עיצובו האומנותי־ספרותי של שיריהם מלמד על 
קרבתם התקופתית. מן הצד האחר, מבחינה דורית, אף שגלאטשטיין ראוי בוודאי להיתפס בגדר 
אחיו הגדול של פרייל ובן־דורו יותר מאשר בגדר אביו — קשה לומר שהשניים שייכים לאותו הרגע 
בודדים  דור לתקופה",  "בין  מירון,  דן  דומה.  ההיסטורי או שותפים מלאים לחוויה קולקטיבית 
במועדם, תל אביב: עם עובד, 1987, עמ' 115–150. נדמה אפוא שלא הפרש הגילים או ההבדל 
הדורי לפי הגדרה מחקרית־רטרוספקטיבית מכריעים מיהם מבשריו של פרייל, אלא נקודת מבטו 
לואיס  חורחה  מבשריו.  את  לייצר  בורחס,  של  ובמונחיו  ומגמתו,  המשורר  של  הסובייקטיבית 
בורחס, "קפקא ומבשריו", גן השבילים המתפצלים, מספרדית: יורם ברונובסקי, תל אביב: הקיבוץ 

המאוחד, 2008, עמ' 158.



441

יותם פופליקר






 וּמִשּׁוּם־מָה צְמוּדִים אָנוּ

לָעִיר הַטְּרוּפָה וְקוֹדַחַת

שֶׁפִּזְּרָה לְכָל רוּחַ

אֶת עֲלֵי צְעִירוּתֵנוּ.

א שֶׁהוּא בִּסְפָרָיו, אֲנִי בִּסְפָרַי אֶלָּ

הוּא בַּעֲיֵפוּתוֹ, אֲנִי בַּעֲיֵפוּתִי

כְּמוֹ אוֹמְרִים לְקַצֵּץ

בְּיַעֲרוֹת קוֹצִים וּתְלִיּוֹת,

רֵי הַמְּלִיצָה לָטוּס כְּנִשְׁ

לָאָרֶץ אֵין שְׁנִיָּה לָהּ

וּכְמִתּוֹךְ כַּוָּנָה צְדָדִית

נִתְפַּלֵּל לְפַת־חָכְמָה

מֵט מִסַּלֵנוּ – שֶּׁלֹּא תִשָּׁ

רֵחַ.50 שָּׁמֵט מִמְקוֹמוֹ הַיָּ עַד שֶׁיִּ

גלאטשטיין  של  הראשונים  ממפגשיה  אחד  או  הראשון  מפגשם  בתיאור  מתחיל  השיר 
ופרייל; אולי המפגש שפרייל סיפר עליו בריאיון לזיסי סתוי משנת 1977, ובו דמותו של 
גורל חייו.51 בריאיון הדגיש פרייל את  גלאטשטיין מתוארת כדמות אבהית שחרצה את 
הרושם והחותם העזים שהותיר בו דיוקנו של המשורר היידי יעקב גלאטשטיין, שכבר 
זכה באותה עת למעמד וחשיבות, כשהוא־עצמו היה אך משורר צעיר בתחילת דרכו; כיצד 
עֲלֵי צְעִירוּתִי". היזכרותו ברושם  עֵינָיו / וּכְמוֹ נָגְעָה בַּ רָה בְּ "רְצִינוּת חַיְכָנִית / הִכְחִילָה, דִבְּ
שהותיר בו דיוקן המשורר מלמדת, ראשית כול, על "צעירותו" של הדובר הפריילי לעומת 
בגרותו היחסית של גלאטשטיין — "צעירות" המעמידה במידת מה את גלאטשטיין כמבשר, 
או לכל הפחות כחונך בוגר. שנית, המטפורה "עֲלֵי צְעִירוּתִי" מסמנת בשיר לראשונה את 
לבין  לגלאטשטיין  פרייל  היחסים שבין  הרפרור של מערכת  היחס ההדדי שבין מסגרת 
מסגרת הרפרור של העץ, "מטפורה משתרעת" במונחיו של בנימין הרשב,52 הנפרסת לאורך 
השיר כולו ועוברת תמורה עקרונית )ושעליה אעמוד בהמשך(. מבחינה זאת, אם עלֵי העץ 
מדמים את צעירותו של הדובר הפריילי — נדמה שגזעו המובלע, שאינו מוזכר, יכול להיות 

מדומה לזקנתו היחסית של דיוקנו של גלאטשטיין, מקור "עֲלֵי" צעירותו של פרייל. 

יּוֹגְרָפִי", פרייל, הערה 1 לעיל, עמ' 43–44.  יוֹן אַבְטוֹבִּ גבריאל פרייל, "אֱלוּל: נִסָּ 	50
"אני מוכרח להזכיר כאן", אומר פרייל, "שבראשית דרכי כתבתי גם ביידיש, ופירסמתי פה ושם  	51
בהשפעתו ובעידודו של המשורר הידוע יעקב גלטשטיין ז"ל. אני זוכר שמסרתי לגלטשטיין צרור 
שירים, וביקשתי חוות דעת. הוא אמר לי לבוא כעבור שבוע. באתי. ומאז אני אדם אומלל כי הוא 
אמר שיש לי כשרון וכדאי לי להמשיך". ראו, זיסי סתוי, "גבריאל פרייל — והמשולש ליטא, ניו 

יורק, ירושלים", ידיעות אחרונות )21/10/1977(.
ראו דיונו של בנימין הרשב במאמרו "תורת המטפורה והעולם השירי", אמנות השירה, תל אביב:  	52

כרמל, 2000, עמ' 9–57. 



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



442

לכאורה, מערכת היחסים הבין־דורית שבין השניים מקבלת אפוא משמעות במסגרת 
המטפורית של תבנית העץ: כפי שהגזע העתיק מגלם את האחיזה באדמה, את השורשים, 
את התחלתה ומקורה של העלווה הצעירה, המתחדשת ונפרסת במרחב, כך גלאטשטיין 
מרמז על מקור השפעתו של הדובר הפריילי הצעיר; וזאת אף שהאחרון ניתק ממקורו, 
ואין  זְּרוּ" עלי צעירותו — שהרי הגזע מובלע  פֻּ "שֶׁ נותר בבחינת משורר  התרחק ממנו, 
הוא מגלם את הזיקה הישירה אל המקור, אלא זיקה ארכית אילוסטרטיבית, מרומזת. 
אני מטעים "מרומזת" מכיוון שהזיקה שבין הדמויות אינה ודאית ואינה ישירה. דיוקנו 
ים", הבזקי אור, אורות הכבים בה־בעת שהם  לוֹנְדִינִיִּ אוֹרוֹת בְּ של גלאטשטיין רק "נִצְנֵץ בְּ
בלשון  מתוארת  הדובר  של  הצעירה  בדמותו  החייכנית  רצינותו  של  והנגיעה  נדלקים, 
נָגְעָה", לשון המסרבת להתחייב בקביעתה. המשימה שמקבל על עצמו  "וּכְמוֹ  מסויגת, 
הדובר הפריילי אינה לספר סיפור אוטוביוגרפי אחד לאחד — מה שנרמז כבר בכותרת 
בלבד.  מְאֻחָרִים"  ים  לְגַלִּ "אַחֲרָאִי  להיות  מבקש  הוא  המהלך.  ניסיוניות  בהדגשת  השיר 
של  ים"  "גַלִּ והדימויים,  הרשמים  גלי  על  המבוססת  בדיעבד  אוטוביוגרפיה  מגולל  הוא 
מגלים  אינם  לעולם  אך  רשמי הארכה  על  נוֹף", המרמזים  אוֹ  זְמַן  מּוּיֵי  "מִדִּ מטונימיות, 
ים" הם בהגדרה מפגש מאוחר, זרם או שטף שניתק ממקורו.  וחושפים אותו במלואו. ה"גַלִּ
הראשון  הבית  זה  בשיר  גם  לעיל,  בו  שדנתי  לּוֹ",  י־שֶׁ לִּ שֶׁ זְמַן:  רְקֵי  "פִּ לשיר  בדומה 
גלאטשטיין  לזה במידה כלשהי: אלול מול אלול,  זה  יכולים להיקרא כאנלוגיים  והשני 
מול פרייל. עם זאת, כאמור, לשונו הבלתי מתחייבת של השיר מפקיעה את הזיקה הבין־
רְקֵי  דורית הישירה ומערערת אותה. לכן נדמה שהמבע הנכדי המאפיין את דובר השיר "פִּ
יּוֹגְרָפִי". זיקתו של פרייל  יוֹן אַבְטוֹבִּ לּוֹ" מאפיין גם את דובר השיר "אֱלוּל: נִסָּ י־שֶׁ לִּ זְמַן: שֶׁ
ואב־בבחינת־סבא,  בן־בבחינת־נכד  של  יחסים  ממערכת  נגזרת  מבשרו  גלאטשטיין  אל 
ולפיכך, גם הסדר המתחולל בין פרייל לגלאטשטיין במהלך השיר אינו מודרניסטי־חסלני, 
אלא סדר של היקרות־יחד, שבו מאמץ המושפע את מבשרו אל מרחב שירתו. אימוץ זה 
בא לידי ביטוי בצורה מובהקת בבית השלישי של השיר, שבו גוף ראשון יחיד הופך לגוף 
ראשון רבים, ומעמדו של גלאטשטיין כ"גזע מובלע" מובן כשותפות "עָלית" במטפורה 

של העלווה.53

הדחף  עומד  קבעה,  שניהם,  במרכז  הללו.  השירים  שבין  לדמיון  היא  גם  התייחסה  פלדמן  יעל  	53
המימטיות  הזמן",  "פרקי  בשיר  סבו  אל  הנכד  של  הישירה  לזיקתו  בדומה  פיה,  על  להמשכיות. 
ספרותית",  "המשכיות  מעין  מכוננות  גלאטשטיין  אל  פרייל  של  וזיקתו  האוטוביוגרפית־כביכול 
זְמַן:  רְקֵי  "פִּ בשיר  סבו  אל  המשורר  של  זיקתו  לעומת  לטענתה,  זאת,  עם  רציפות.  של  וֶקטור 
יּוֹגְרָפִי" מנוגדת ללשון  אַבְטוֹבִּ יוֹן  נִסָּ לּוֹ" — הלשון הפיגורטיבית הרומנטית שבשיר "אֱלוּל:  י־שֶׁ לִּ שֶׁ
גלאטשטיין. לפיכך, מסקנתה היא שפרייל  הפיגורטיבית המודרניסטית שאפיינה את שירתו של 
כמו "מלביש" את הקוד הרומנטי על שיר המבקש, כביכול, לתאר את מקור הדחף המודרניסטי 
 ,Feldman .)“misrepresentation”( "והאימז'יסטי שלו, ולכן מבצע מהלך פואטי של "ייצוג מסלף
אני  בשיר  המימטי  האוטוביוגרפי  הייצוג  של  להפקעתו  הנוגע  בכל   .59–56 עמ'  לעיל,   4 הערה 
"ניסיון אוטוביוגרפי", מהלך אוטוביוגרפי־כביכול מאוחר.  זהו  שותף לקריאתה של פלדמן. אכן, 
מבחינה  לעמוד,  נועדה  לא  המימטית  האוטוביוגרפית  האפשרות  הפקעת  מטרת  לטענתי,  אך 
של  סדר  להציע  אלא  למושפע,  הקודם  משפיע  היינו:  ליניאריים,  השפעה  יחסי  על  טמפורלית, 
היקרות־יחד. שירו של פרייל מייצר תפיסה אוטוביוגרפית משותפת בגוף ראשון רבים, כזו שאינה 

כרוכה ברציפות או בסמיכות אלא בשותפות ובשכנות.



443

יותם פופליקר






 השותפות והשכנות האלו מתגלמות, כאמור, בתמורה שחלה במטפורה המשתרעת 

של העץ במהלך השיר. בהמשך השיר, החל מהבית השלישי, מפַנה את מקומה המטפורה 
השחוקה של העץ, על מבנה העומק שלה, לטובת המטפורה של העלווה. גם דיוקנו של 
של  צעירותו  כעלי  מדומה,  העץ,  של  המובלע  כגזעו  להבינו  אפשר  שהיה  גלאטשטיין, 
הדובר, לעלי העלווה הצעירים — ולא לגזע כלל ועיקר. המטפורה "עֲלֵי צְעִירוּתִי" בגוף 
עַל־יַד  זְּרוּ  פֻּ "שֶׁ עלים  ואותם  רבים;  ראשון  בגוף  צְעִירוּתֵנו"  ל"עֲלֵי  הופכת  יחיד  ראשון 
לשניים,  המשותפים  לעלים  הופכים  המשורר,  של  האורבני  מושבו  מקום  קָפֶה",  סֵפֶל 
 — שותפים  המושפע  הן  המשפיע  הן  רוּח".  "לְכָל  פיזרה  וְקוֹדַחַת"  רוּפָה  הַטְּ שה"עִיר 
"צְמוּדִים אָנוּ" — לעלוות העץ בסדר של היקרות־יחד, של מפגש ארעי ונזיל. הם טרופים, 
מעורבבים ומבולבלים האחד באחר כעלים שבעלווה. הם אינם מנהלים מערכת עומק 
הייחוס  לנקודות  התייחסות  נעדרת  לא  גם  ובה־בעת  העץ,  של  כבמטפורה  הייררכית, 
יש  זה  בהקשר  הריזומטי.  כבדשא  ומושפע,  משפיע  בבחינת  השניים  לעמדות  שלהם, 
הספר,  לעלי  גם  אלא  העץ,  לעלי  רק  מצביעה  אינה  "עלים"  שהמילה  בחשבון  להביא 
דפיו, ובכך טריפת העלים במטפורת העלווה אנלוגית לטריפת הטקסטים, דפי ספריהם 
ה"עִיר  של  השירי  הצירוף  גם  טרופה"  "שעה  כביטוי  בזה.  זה  וגלאטשטיין,  פרייל  של 
רוּפָה" מלמד על אי־יציבותן של קטגוריות הזמן והמרחב ועל המעמד הקטגוריאלי  הַטְּ
פִים" מופיע  הנזיל של המשפיע והמושפע במערכת היחסים. נדמה שהנאולוגיזם "מִתְעַנְּ
בשלב זה לא במקרה: הוא מלמד על מבנה הרוחב — לעומת מבנה העומק השורשי של 
זה  וסבוכים  השלובים  ענפים  במרחב,  כענפים  הפרוסה  היחסים  מערכת  של   — הגזע 
בזה בסבך העלווה. ההתענפות העלוותית מודגשת גם בזמן הדקדוקי של המבע. לעומת 
הבית הראשון, המנוסח בזמן עבר והדובר מתואר בו בצעירותו, הבית השני מנוסח בזמן 
ים מְאֻחָרִים", היינו: בוגר יותר. טריפת הקטגוריות מביאה  הווה, והדובר, אחראי בו "לְגַלִּ
להיקרותם־יחד של גלאטשטיין ושל פרייל בזמן הווה דקדוקי ושניהם מכונים "צעירים", 
אף שגלאטשטיין אינו בין החיים בעת כתיבת השיר, ומעולם לא היה בן גילו של פרייל. 
אך הקִרבה כרוכה במרחק; ההתקרבות לעולם אינה נשלמת. הקרבה בשיר מנוסחת 
מִקְצָת", והצימוד שבין השניים  בלשון מסויגת ובלתי מתחייבת: השוני "חַד", אבל רק "בְּ
וּם־מָה". כמו כן, קרבתם מנוסחת בלשון פסיבית — הם אינם מתקרבים זה לזה  חל "מִשּׁ
פִים" בהם שלא בשליטתם; לא הם פיזרו "לְכָל רוּחַ" את  במכוון אלא השוני והדמיון "מִתְעַנְּ
עלי צעירותם, אלא נסיבותיה של העת המודרנית, המגולמת במרחב האורבני, הן שאינן 
לגישור  הבלתי אפשרי  וקיים. המרחק  לעמוד שריר  העצי  הדימויים  לעולם  מאפשרות 
התחבירי  המבנה  בו,  פִים"  "מִתְעַנְּ שהשניים  הסבך  אף  על  בהמשך.  מובנה  אף  ולתיווך 

מבחין במפורש בין האחד לאחר: 

הוּא בִּסְפָרָיו, אֲנִי בִּסְפָרַי

הוּא בַּעֲיֵפוּתוֹ, אֲנִי בַּעֲיֵפוּתִי. 

הקִרבה בין השניים היא קרבה של שכנות וסמיכות יותר מאשר קרבה שושלתית ובין־
פִים". ואכן, לשורש נק"ף חשיבות רבה להבנת  הֶקֵּ ת  דורית של סיבה ומסובב: היא "רַבַּ



"ברע


י עליו": המבעפ









 

הנכדי ו



מ

בעים "


מ
תענפים"




בשירת גבריאל  








פ
רייל



444

סדר השכנות בין המשפיע למושפע בשיר. משמעות אחת של המילה "היקף" היא "תחום". 
בין  הקִרבה  שבהם  התחומים  הקִרבה,  תחומי  על  מצביעה  פִים"  "הֶקֵּ המילה  זה,  במובן 
השניים אפשרית. אך לא מדובר על תיחום כללי באשר הוא, אלא על תיחום מוגדר, בעל 
מבנה מעגלי חוזר. על פי מילון אבן שושן, ההיקף הוא "מידת הקו הסובב גוף או צורה". 
לפי הגדרה זו נדמה שיש להבין את הקִרבה שבין פרייל לגלאטשטיין במונחים של חוג: 
היא חוזרת, סבה ונוקפת שוב ושוב. אין זו קרבה שנוכל לתאר במונחים של המשכיות 
בלבד או במונחים של סמיכות בלבד, אלא קרבה שכמו מקיפה את קטגוריות הזמן כולן: 
בצידו  גם שוכן  הוא  פרדוקסלי,  באורח  ובה־בעת,  גלאטשטיין  הוא ממשיכו של  פרייל 

ומחולל שוב ושוב נקודת התחלה חדשה. 
נקודה זו עשויה להתברר טוב יותר בבחינת הופעתו הראשונה של השורש נק"ף — 
כבר בטור השני. למן ההתחלה מבשר השורש על חזרתו הנשנית של מקור ההשפעה: 
עֵר". לא זו בלבד שהלשון המסויגת,  ן לְשַׁ תָּ נִּ ֶ נִים / מִשּׁ אֱלוּל / נָקְפוּ יוֹתֵר שָׁ בֶּ "מֵאוֹתוֹ יוֹם שֶׁ
הנשארת בתחום המשוער, מלמדת שאי אפשר לאמוד בוודאות את התמורות המתחוללות 
בחלוף הזמן, המילה "נָקְפוּ" מדגישה שהעיקרון העומד ביסוד תפיסת הזמן בשיר אינו 
ליניארי, אלא כזה המלמד על העיקרון המעגלי, העונתי, הסובב וחוזר, עובר ושב. המילה 
מגלמת את המתח שבין הזמן הליניארי — "נקפו השנים" — לבין תפיסת הזמן המעגלית 
סובבות  ובה־בעת  ליניארי  באופן  חולפות  השנים  בחובה.  טומנת  והמחזורית שהמילה 
אֱלוּל", שבו פגש הדובר הצעיר במבשרו, אינו "אֱלוּל  בֶּ הלוך ושוב במחזוריות. "אוֹתוֹ יוֹם שֶׁ
רָקִים זֶה", שבו הוא מהרהר על מערכת היחסים שביניהם, ועם זאת, זהו בכל  ם־פְּ מְסַכֵּ
זאת אותו החודש העברי הסוגר את השנה המחזורית, אותו הזמן בשנה העברית, זמן 
רָקִים" לקראת חשבון הנפש שייעשה בתחילת השנה החדשה, הנוקף שנה אחר  ם־פְּ "מְסַכֵּ

שנה ומלמד על אלמנט החזרה. 
רָקִים זֶה" אינו סוגר ונועל, אינו  ם־פְּ בהקשר זה, הסיכום המופיע במבע "אֱלוּל מְסַכֵּ
מלמד על נקודת היעד הליניארית )אף שהשנים בהחלט נקפו וחלפו(; והוא אף אינו מייצר 
בנוקף,  כרוך  סיכום הפרקים  הוא התחלה חדשה".  סוף  "כל  בבחינת  ליניארי חדש,  קו 
בסב )תרתי משמע, סב כסימן חסר המסמן את מרחב הארכה האין־סופי(, בחוזר ונשנה, 
בחזרתם של רשמי הראשוני והקדום. בסיכום זה עליו של פרייל ועליו של גלאטשטיין 
מסתבכים ו"מתענפים" זה בזה ונקרים־יחד. הסיכום וציון החודש אלול עקרוניים אפוא 
לא רק משום שסוף השנה העברית מטרים ומטעים זמן של חשבון הנפש. על פי ההיגיון 
הפריילי, הסיכום עקרוני גם מפני שהוא המאפשר לארכֶה להירמז ברשמי השיר ודימוייו, 
שפוזרו  צְעִירוּתֵנוּ"  "עֲלֵי   — ההתחלה  שרשמי  לכך  מביא  הסיכום  בהכרח.  המאוחרים 
לכל עבר — חוזרים ומותירים חותם מאוחר. הסיכום בלבד הוא המוביל לזיקה הנרמזת 
אל הארכֶה, אל מעין ניסיון אוטוביוגרפי, "אוטוביוגרפיה משותפת", שבה יכולים הבן־

בבחינת־נכד והאב־בבחינת־סב להיקרות־יחד.

אוניברסיטת בן־גוריון בנגב


