
221

לאה גולדברג בעידן הקיצוניות: פואטיקה של החלמה 
בימי מלחמה*

שי עבדי

הקדמה

נתון  הייתי  לא  כי  להוסיף,  עלי  אך  העשרים,  המאה  מרבית  לאורך  חייתי 
בתולדות  ביותר  האיומה  כמאה  ורק  אך  אותה  זוכר  אני  אישיים.  לקשיים 

העולם המערבי.
ישעיה ברלין1 

חיים,  הזה. אנחנו  בדור  חיינו  כל  והרי סמל  נמלטנו —  ואנחנו  נשבר  הפח 
ישנים, אוכלים, נהנים ממראה עינינו, מן הטבע, מן האמנות, ממעשינו יום־
זכר  להווייתנו,  במקביל  חי  הכרתנו,  בחביון  ובתוכנו,  מאחורינו  אבל  יום. 

הדברים שהיו, שהיו ואין למחותם עוד.
לאה גולדברג2

שבין  )התקופה  הקצרה"  העשרים  "המאה  את  הגדיר  הובסבאום  אריק  ההיסטוריון 
תקופה   — הקיצוניות  כעידן  המועצות(  ברית  של  לקריסתה  הראשונה  העולם  מלחמת 
מבחינה  מידה חסר תקדים  בקנה  רצחנית  אלימות  מאורגנת של  בהפעלה  שהתאפיינה 
היסטורית, שבמהלכה נרדפו מיליוני בני אדם, גורשו מבתיהם ונרצחו.3 חוקרת הספרות 
אימת  עם  להתמודד  עלינו  המצווה  כ"עידן  העשרים  המאה  את  תיארה  פלמן  שושנה 

מאמר זה מבוסס על פרק מעבודת המוסמך שלי, "שירה בעתות מלחמה: שירת המלחמה של לאה  	*
גולדברג ונתן אלתרמן", עבודת מוסמך, אוניברסיטת תל אביב, 2015. אני מודה למנחה העבודה 
מיכאל גלוזמן על ההכוונה, הקֶשב, העידוד והסבלנות; לחנה נוה, על הערותיה מאירות העיניים 
שסייעו לי רבות בכתיבת המאמר, ולחברי מערכת מכאן, שקריאתם הנדיבה וחדת ההבחנה סייעה 

בהעמדת גרסתו הסופית.
מאנגלית:   ,1991-1914 עידן הקיצוניות: המאה העשרים הקצרה,  הובסבאום,  אריק  אצל  מצוטט  	1

כרמית גיא, תל אביב: עם עובד, 1999, עמ' 13. 
לאה גולדברג, "על שני סיפורים של ש"י עגנון", מולד טז, 120 )יולי 1958(, עמ' 390. הפתיחה  	2

ים". ח יוֹקְשִׁ צִפּוֹר נִמְלְטָה מִפַּ נוּ כְּ מזכירה את הפסוק בתהלים קכד 7: "נַפְשֵׁ
הובסבאום, הערה 1 לעיל. 	3



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















222

הרסנותו־שלו",4 ובמחקרה ביקשה להראות כי בלחץ המאורעות ההיסטוריים הומצאה 
סוגה ספרותית חדשה: ספרות עֵדות. לפי פלמן, על נושאי העדות ונמעניה מוטל ציווי 
ובזיכרון  חייהם  בסיפור  ולהטמיע  נתפס  הבלתי  האסון  מול  להתייצב  ופוליטי  מוסרי 
הקולקטיבי את הטראומה האנושה שהסב. מן הציווי הזה נובע יחסה הייחודי של ספרות 
העדות למציאות ההיסטורית: ניסיונה לאחות באמצעות היצירה האומנותית את הסדק 
העולם  מלחמת  בשנות  גולדברג  לאה  של  כתיבתה  האנושית.5  התודעה  בסדר  שנפער 
או  סמויה  היא  לעיתים  אם  וגם  שכזאת,  עדות  נושאת  לה  שקדמו  ובשנתיים  השנייה 
עקיפה, גם אם היא מגלה טפח ומכסה טפחיים, היא נוגעת לחוויית האימה שליוותה את 

חייה של גולדברג במחצית הראשונה של המאה העשרים. 
שחוותה  טראומטי  אירוע  גולדברג  חשפה   1938 בסוף  בטורים  שפרסמה  במסה 
"על  במאמרו  הירשפלד  כפי שהראה  אירופה.  במזרח  עם משפחתה  כשנדדה  בילדותה, 
משמר הנאיביות", מאז פרסום המסה החוויות שתיארה בה הן שעמדו במוקד יצירתה של 
המשוררת.6 בבחינת הזיקות והיחסים המורכבים שבין היצירה והביוגרפיה של גולדברג 
 )acting out( מתברר כי במחצית השנייה של שנות השלושים נתנה ביטוי למופעי ההפגן
הפוסט־טראומטי בניסיון להתמודד עם אימת המציאות המתהווה.7 בכתיבתה המסאית 
העידה על אירועים מצלקים שחוותה בילדותה, ולבסוף, בימיה הראשונים של מלחמת 
בנוגע  וחריגה  והציגה עמדה חדשה  העולם השנייה, אף התייצבה על הבמה הציבורית 
לייעוד השירה בימי מלחמה. מכאן ואילך גרסה כי תפקיד האומנות לספק מזור לאימה 
ולהיות לגולדברג ולבני דורה אמצעי הגנה מפני המציאות. נאמנה לעמדה הפואטית הזאת 
עיצבה בשנות המלחמה דגם שירי חדש, שבו נדדה זירת ההתרחשות מן הכאן והעכשיו 
והנבילה של הטבע.  חיי האדם במעגל הפריחה  אל מחוזות האידיליה, שבה משולבים 
ואת  במאוחה  השבור  את  להמיר  לה  אפשרה  זו  ונצחית  מחזורית  טמפורלית  מסגרת 
הקטוע במתמשך. במאמר זה אציג הסבר חדש למפנה שחל בכתיבתה של גולדברג בסוף 
שנות השלושים של המאה העשרים, במעבר מספר ביכוריה טבעות עשן לספרה השני 

שושנה פלמן ודורי לאוב, עדות: משבר העדים בספרות, בפסיכואנליזה ובהיסטוריה, מאנגלית:  	4
דפנה רז, תל אביב: רסלינג, 2008, עמ' 114.

שם, עמ' 114–115. 	5
את מאמרו של הירשפלד על מקומה ומקורה של הטראומה בשירתה של גולדברג אפשר לראות  	6
זה ותיאור ביטויי הטראומה  כאבן הפינה של לימודי הטראומה בחקר הספרות העברית. מאמר 
בביוגרפיה של גולדברג שפרסמה חמוטל בר־יוסף הם נקודת ההתחלה של חקירתי בנושא. אריאל 
הירשפלד, "על משמר הנאיביות", רות קרטוּן־בלום וענת ויסמן )עורכות(, פגישות עם משוררת, 
תל אביב: ספרית פועלים, 2000; חמוטל בר־יוסף, לאה גולדברג, ירושלים: מרכז זלמן שזר, 2012, 

בעיקר עמ' 23–53, 148–230.
 working( הפרוידיאני  העיבוד  מושג  למול  קפרה  לה  דומיניק  הגדיר  הטראומטי  ההפגן  את  	7
through(, שעניינו תהליכי ההחלמה מטראומה, ובכלל זה כל ביטויי כפיית החזרה. דומיניק לה 
קפרה, לכתוב היסטוריה, לכתוב טראומה, מאנגלית: יניב פרקש, תל אביב: רסלינג ויד ושם, 2006, 
עמ' 29–35, 165–174. הראשון לבחון את תפקידה התרפויטי של יצירת גולדברג היה הירשפלד, 
ובחיבוריו טען כי שירתה בתקופה זו ביטאה "שבר פסיכי־אישיותי עמוק" ובכך נתנה מענה לצרכי 
הציוויליזציה  כל  ושל  ביתו  של  השלם  בחורבנו  חזה  או  והיגר,  ומקורו  ביתו  את  ש"עזב  הדור 

שהקיפה אותו". הירשפלד, שם, עמ' 136–137.



223

שי 
ע

בדי שיבולת ירוקת העין, ואטען כי מדובר בחלק ממהלך פוליטי מובהק שיזמה המשוררת, ולא 

בתוצר של הפניית עורף להיסטוריה או פרי כניעה לנורמות השיריות שהכתיבו המשוררים 
בני דורה, כפי שנטען לא פעם. דרך סקירת כתיבתה של המשוררת שהתייצבה בשנות 
השלושים לעדות, אצביע על היחס המורכב בין האישי לציבורי ובין הפרטי להיסטורי 

ולפוליטי ביצירתה.

חתימת השם

"אני אחיה, אחיה ואוֹהַב את החיים הללו. 
אצא  ולא   — אֵימתם  על  חוליָם,  על  כיעורם,  על  אותם  אוהב 
מדעתי. אני רוצה לחיות ]...[ באור, באורם של ימַי העתידים לבוא. 

והוא האור".
לאה גולדברג, מתוך והוא האור.8

ב־8 בספטמבר 1939 פרסמה לאה גולדברג את הרשימה "על אותו הנושא עצמו" בשבועון 
מלחמה.  שירי  תכתוב  לא  המלחמה,  בפרוץ  עתה,  גם  כי  הצהירה  ובה  הצעיר,  השומר 

גולדברג כתבה כי "לא רק היתר הוא למשורר לכתוב בימי מלחמה שיר־אהבה, אלא הכרח, 
משום שגם בימי מלחמה רב ערכה של האהבה מערך הרצח".9 על האופן הראוי לשירה 
להתייחס למלחמה הצביעה באמצעות מובאה משיר שחיבר המשורר הסיני טוּ־פוּ בימי 
לְחָמָה  המלחמה הגדולה שהתחוללה במאה השמינית בין צפונה של סין ובין דרומה: "הַמִּ
ר, / שׁוֹמֵעַ אֲנִי צִרְצוּרוֹ  יִת הַזָּ בַּ בַּ כָר, /  לֵילוֹת הַנֵּ כָר, בְּ נֵּ בַּ דוֹת. /  מּוּ שָׂ אָרֶץ. / נָשַׁ טָה בָּ שְׁ פָּ
ל צְרָצַר". גולדברג הבהירה כי "זהו השיר. וכך — מותר".10 אם כן, לדידה, על המשורר  שֶׁ
להימנע מהצגת האלימות הכרוכה במלחמה ולהתמקד בהצגת היחס ה"נכון" בינה ובין 
"החיים". דבריה היו פתח לפולמוס שנערך בשבועות העוקבים מעל דפי שבועון השומר 
הצעיר. נתן אלתרמן כתב בתגובה כי חובת הסופר לכתוב ספרות טובה בכל ימי השנה, 

גם בעיתות מלחמה. את החובה הזאת המשיל ל"חובת בית־היוצק לברזל הטוב. כחובת 
הזורע לדגן הטוב" והוסיף כי "הספרות הטובה אינה אם־חורגת לשום שיר משיריה. אף 
לא לשירי המלחמה".11 גם אברהם שלונסקי הסתייג מדברי גולדברג, וטען כי אין איש 
הרוח יכול "לברוח תרשישה", שהרי בעל־כורחו ייפלט לנינווה. מסקנתו הייתה, עם זאת, 
מוגדרים  מנושאים  מנותקת  להישאר  על השירה  לתפיסתו  מזו של אלתרמן —  הפוכה 

לאה גולדברג, והוא האור, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 2005, עמ' 217. 	8
לאה גולדברג, "על אותו הנושא עצמו", השומר הצעיר )8/9/1939(, עמ' 9. ההדגשה במקור.  	9

שם, עמ' 10. 	10
נתן אלתרמן, "מכתב על אותו נושא", השומר הצעיר )22/9/1939(, עמ' 10.  	11



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















224

להימנע  המשורר  על  שומה  כן  ועל  מלחמה,  בשעת  לקיים  אפשר  שאי  ציווי  בכללם, 
מכתיבת שירה אומנותית בימי מלחמה ואת מרצו ועטו עליו לגייס למאמץ המלחמתי.12 
על המכנה המשותף בדחייתם של אלתרמן ושלונסקי את עמדת גולדברג עמד חנן 

חבר בדברים שלהלן: 

שניהם הצביעו על כך שאת סירובה לכתוב שירת מלחמה היא נימקה לא באמצעות אמונה 

פואטית כללית, אלא באמצעות ההכרזה שהיא — היחידה, לאה גולדברג המשוררת — 

אינה יכולה לכתוב שירי מלחמה משום שהמוסר הפרטי שלה עומד בסתירה לכתיבה על 

המלחמה.13 

בחירתה  את  והציגה  אנטגוניסטית,  בעמדה  התייצבותה  את  הדגישה  אומנם  גולדברג 
בבד  בד  אך  המשוררים,  בקהל  עצמאות  הכרזת  מעין  היבדלות,  של  כביטוי  כן  לעשות 
שעושה  )כשם  עמדתה  את  שיתַקפו  נמענים  לאתר  וביקשה  הרבים  אל  בדבריה  פנתה 
הסופר הכותב מניפסט(. הרשימה נפתחת בהצגת דיאלוג בין המשוררת לבין הקוראים 
במהלך  תעשה  מה  או  מלחמה  שירי  לכתוב  תתחיל  מתי  קל  בלגלוג  אותה  השואלים 
כי הנושא שיידון  המלחמה. בהבאת הדברים הללו בפתח רשימתה מדגישה המשוררת 
בה נוגע לה באופן אישי. היה אפשר לראות בכך תחבולה רטורית שבאמצעותה ביקשה 
גולדברג להעיד על הכלל, אלמלא הייתה מנסחת בסוף המסה עוד שאלה בשם הקוראים: 

"למה כתבת את כל הדברים האלה". הרשימה נחתמת בתשובתה: 

על  מאוד.  מסויימות  ספרותיות  בדרישות  אלינו  יבואו  אולי  הקרובים  בימים  כי  יתכן, 

כן נטלתי על עצמי תפקיד שאינו מכובד, תפקידו של הקופץ בראש, כדי להגיד, בשמי 

הפרטי שלי, כי אני, בספטמבר 1939, רואה אני חובה לעצמי לצאת אל הספרות בפסוק 

הפותח, נניח, במלים אלו: 

בְּבקֶֹר אֱלוּל

הַיָּם בְּאַרְצֵנוּ שָׁקוּף וְצוֹנֵן.14 

אברהם שלונסקי, "פיקוח נפש", השומר הצעיר )27/10/1939(, עמ' 11. ההבחנה של שלונסקי בין  	12
הנמוך לגבוה, בין הפופולרי לאומנותי ובין הפוליטי־מפלגתי לפילוסופי־כללי בשירה מבוססת על 
עקרונות שטבעו המשוררים הסימבוליסטים בצרפת וברוסיה. לפי תפיסה זו, האומנות "טהורה", 
לעיתון,  הנכתבת  הפוליטית  השירה האקטואלית  ואילו  נבחרים,  למעטים  ומיועדת  "אוונגרדית" 
ומיועדות  נחותות  אלו  יצירות   — הפרסומת  ואפילו  הקברט  לתיאטרון  הקלה  הכתיבה  הפזמון, 
אביב:  תל  שלונסקי,  אברהם  של  ויצירתו  חייו  המאסטרו:  הלפרין,  חגית  ראו,  כך  על  להמונים. 
ספרית פועלים והקיבוץ המאוחד, 2011, עמ' 404–410. גם עזריאל שוורץ )לימים אוכמני(, רפאל 
אליעז, אברהם חלפי, דב סדן, אשר ביילין ואחרים הגיבו למאמרה של גולדברג בהשומר הצעיר 
ובדבר בשבועות העוקבים. על כך ראו, עוזי שביט, לא הכל הבלים והבל: החיים על קו הקץ על 

פי אלתרמן, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 2007, עמ' 10–19. 
ם': לאה גולדברג כותבת שירי מלחמה", רות קרטוּן־בלום וענת ויסמן )עורכות(,  מֶר תַּ חנן חבר, "'הַזֶּ 	13
פגישות עם משוררת, תל אביב: ספרית פועלים, 2000, עמ' 118–119. ההדגשה במקור. וראו גם, 

נטשה גורדינסקי, בשלושה נופים: יצירתה המוקדמת של לאה גולדברג,
גולדברג, הערה 9 לעיל, עמ' 10. ההדגשות שלי, ש"ע.  	14



225

שי 
ע

בדי חזרת המילה "אני" פעמיים בקטע המצוטט, יחסת השייכות המצביעה אל הדוברת עוד 
כי העילה  כולן  וההתייחסות המפורשת לאקט ההזדהות בשם, מדגישות  חמש פעמים 
להעלאת טענותיה של גולדברג היא הרצון והצורך הפרטיים שלה. כך ביקשה, כביכול, 
לדחות מעליה את הדרישה לכתוב שירת מלחמה. ברם, נימוק כתיבתה של רשימה בעלת 
אופי מניפסטי בשבוע הסוער שבו פרצה מלחמת העולם השנייה ברצון לבטא העדפה 
פרטית אינו מניח את הדעת. בהצעתה לצמצם את טווח הביטוי השירי בשעת מלחמה 
ולדבוק בתיאור חיי הפרט אימצה המשוררת, שלא כדרכה, עמדה "נשית" ופציפיסטית 
יצאו  במופגן; ובמקום לקבל לגיטימציה למשנתה הפואטית עוררה פולמוס, שבמהלכו 

נגדה הבולטים שבמשוררי דורה וביטלו את עמדתה מכול וכול.15 
גולדברג, שלאורך רוב שנותיה נמנעה מגילום תפקיד מז'ורי של מובילת דור )בניגוד 
תקיפה,  עמדה  ונקטה  הציבורית  הבמה  על  התייצבה  ואלתרמן(,  שלונסקי  דורה  לבני 
לעומתית ובלתי פופולרית בעליל דווקא בשעה זו, ודווקא בנושא שירת המלחמה. נטשה 
התרבותי,  יומה  לסדר  ציבורי  תוקף  לתת  המשוררת  ביקשה  בכך  כי  טענה  גורדינסקי 
בביוגרפיה  מפנה  המסמן  פרפורמטיבי  אקט   — קוראיה  עם  קריאה"  "חוזה  על  וחתמה 
הספרותית שלה.16 קבלת הסבר זה תוביל למסקנה כי העמדה הפרטית שהציגה גולדברג 
הייתה לה נקודת מוצא לנקיטת עמדה כללית, וכפי שאטען להלן, התייצבות המשוררת 
מול קוראיה הייתה חלק ממהלך רחב ומשמעותי של שינוי שיזמה, וראשיתו של מהלך זה 

הייתה התייצבותה לעדות בשנה שקדמה לפרסום הרשימה. 

כתיבת הטראומה כמהלך אישי-ציבורי

ידעתי: יש עובדות רבות בתולדות התרבות האנושית, היכולות להכותני כברד. אולם אלה 

שבנו להם בתים אינם צריכים לפחד מפני הברד. ובמקרה הזה יש לי בית.

לאה גולדברג17 

הזאת  בעת  דווקא  כי  השנייה,  העולם  מלחמת  בפרוץ  גולדברג  של  המתריסה  טענתה 
נומקה בטענה המובאת למעלה:  נאמנה את המציאות,  תימנע מכתיבת שירה שתשקף 
ולספק מחסה מאימת  למשורר  המציאות  בין  לחצוץ  ייעודה של השירה  בימי מלחמה 
הזמן. ביומניה כתבה המשוררת בפירוט על מהות ה"ברד" שהיה עליה להתגונן מפניו — 

מיכאל גלוזמן טען כי השימוש של גולדברג במילה "ארצנו" בפסוק הפותח לשירת המלחמה שהיא  	15
מציעה מעגן את העמדה האישית בהקשר לאומי וחושף את האמביוולנטיות שלה ביחס לייעוד 
 Michael Gluzman, The Politics of Canonicity: Lines of Resistance .הלאומי של המשורר

in Modernist Hebrew Poetry, Stanford, CA: Stanford University Press, 2003, p. 59
דבריה של גורדינסקי על פשר חתימת השם מבוססים על מחקרה של אליזבת מיטמן. גורדינסקי,  	16

הערה 13 לעיל, עמ' 134–135.
גולדברג, הערה 9 לעיל, עמ' 9. 	17



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















226

החרדה שאחזה בה בעיתות מלחמה לאורך רוב ימי חייה.18 את המקור לתחושתה הזאת 
שחוותה  טראומטי  אירוע  על  סיפרה  שבה  בטורים,  שפרסמה  במסה  לראשונה  חשפה 
בגיל שמונה.19 במאי 1915, כשהייתה בת ארבע, עקרה עם משפחתה מקובנה בעקבות 
צו בהנפקת מפקד צבאות רוסיה, שקבע כי כל יהודי העיר וסביבתה יגורשו מזרחה מקו 
החזית לרוסיה.20 האירוע הטראומטי המדובר אירע בתקופת מלחמת האזרחים ברוסיה, 
שיירות  עם  נדדה  גולדברג  כשמשפחת  הראשונה,  העולם  מלחמת  תום  לאחר  כשנה 

הפליטים בחזרה לקובנה. אביא את עיקרי הדברים:

זוכרת אני זכור היטב: סוף ספטמבר או ראשית אוקטובר של שנת 1919. הימים היו קרים 

מאד. והשדות היו קרחים מאד. נשבה רוח חצופה, דוקרנית. במרחק נשמעו יריות. אם־

הדרך. אי־שם על גבול רוסיה וליטא. רוב השיירה עברה את הגבול. אנחנו נעצרנו. אבא 

נעליים צהובות־ היו  לרגליו  להורג.  להוציאו  עליו  איימו  ויום־יום  היה חבוש במאסר, 

להשתייכות  הן  מובהק  סימן  כאלה  נעליים  כי  הודיע,  הליטאי  וחיל־הספר  אדמדמות, 

שנים־ עוד   — ואתו  וריקה,  גדולה  באורווה  חי  הוא  אסרוהו.  הקומוניסטית.  למפלגה 

שלושה אנשים רעבים וחסרי ישע. לפרקים התירו לי לגשת לאותה אורווה. אני הבינותי 

את האימה שבדבר: כבר מלאו לי שמונה שנים.

בפני הקצינים.  תקווה להמשיך את הדרך. אמא הלכה להתחנן  לפתע  נצנצה  יום  אותו 

אצבעות"  "בתי  כמה  מאד.  קר  היה  בשדה.  לבדי.  המזוודות.  על  לשמור  נשארתי  אני 

בכסיותי היו חסרים. ידי קפאו. איש לא היה בסביבה. שדות קרחים. רק פעם בפעם עברו 

והיום החל להחשיך. קפאו  ועברו שעות,  בי. המשיכו את דרכם.  נגעו  לא  חיילים. הם 

גם הרגלים. פחד איום הגיח מן השדות. ולא בכיתי. לא פחדתי מחיות רעות. פחדתי מן 

האדם ומהעדר האדם שבסביבה. כבר מלאו לי שמונה שנים, וידעתי, כי הרעה באה מן 

האדם ומן העזבוּת.21 

טורים זכה להתייחסות נרחבת בעבר; כאן  תוכן האירועים שהציגה המשוררת לקוראי 
של  דיסוציאטיבית,  מוגבלת,  הבנה  המבטא  הצגתם,  אופן  על  הדעת  את  לתת  אבקש 
בכתיבתה  כמו  שלא  הזה,  בסיפור  התחבירי  המבנה  בבחינת  ראשית,  ההתרחשות.22 

לראשונה חוותה פחד זה בשנת 1937, אז כתבה ביומנה: "בזמן האחרון אני סובלת גם מן המלחמה  	18
בין יפן וסין שאין אני קוראה אלא את הכותרות עליה. אצלי מתחת לסף ההכרה מתפתחת פסיכוזה 
— הפחד בפני המלחמה העולמית, אם כי אינני יודעת מה זה אכפת דווקא לי". יומני לאה גולדברג, 

רחל ואריה אהרוני )עורכים(, בני ברק: ספרית פועלים, 2005, עמ' 259. 
לאה גולדברג, "ילדות" ]מסה[, טורים לז )28/12/1938(, עמ' 1.  	19

העילה לכך הייתה תפיסתו של יהודי שריגל לטובת גרמניה זמן קצר קודם לכן. בר־יוסף, הערה 6  	20
לעיל, עמ' 27. הראשון להגדיר את האירוע המדובר כאירוע הטראומטי "העמוק והרדיקאלי ביותר 
בחייה של גולדברג" ולהתייחס להשפעתו על יצירתה היה הירשפלד, הערה 6 לעיל, עמ' 141–147. 

וראו גם, בר־יוסף, הערה 6 לעיל, עמ' 32–33. 
גולדברג, הערה 19 לעיל. 	21

ג'ודית לואיס הרמן הסבירה כי תופעת הדיסוציאציה מאופיינת בניתוק האני של נפגע הטראומה,  	22
והראתה כי גם השיח המקוטע והשבור של העד הוא תוצאה של מצב זה. לדבריה: "יש שמרגישים 



227

שי 
ע

בדי המסאית של גולדברג, בולט מיעוטם של הפסיקים והמשפטים המורכבים או המאוחים. 
גם הקישורים המייצרים בו המשכיות אינם סיבתיים לרוב, אלא אדיטיביים, כפי שמדגים 
השימוש הרב בווי"ו החיבור, המדגיש את תחושת השבר ברצף הטקסט. בחציו הראשון 
של התיאור נסוב כל משפט על פרט מידע בודד והמשפט העוקב משלים אותו ומייצר 
תקבולת )למשל: "הימים היו קרים מאד. והשדות היו קרחים מאד"(. המעברים האלו 
מקיטוע לאיחוי מקנים לסיפור המעשה אופי של הפגן פוסט־טראומטי.23 כמו כן, בחציו 
התייחסות  כל  ללא  ריחוק,  של  מעמדה  מתוארות  ההתרחשויות  הטקסט  של  הראשון 
מייצר  האובייקטיבי־לכאורה  והתיאור  האירועים,  את  חוותה  המשוררת  שבו  לאופן 
הפרדה בין החוץ לפנים. גם בחציו השני של סיפור המעשה, במשפטים כמו "נצנצה לפתע 
תקווה" ו"פחד איום הגיח מן השדות", שבהם היא אכן מתייחסת לחווייתה, ניכר פיצול 

מובהק של האני — שכן רגשותיה מובאים בצורת הסביל ומשויכים לרשות חיצונית.24 
זוכר,  כאלה  "במקרים  כי  כתבה המשוררת  ילדות  בהתייחסות מאוחרת לטראומות 
של האימה, של מאורעות דמים ואלימות, כפי  האובייקטיבי  על הרוב, האדם את הצד 
שנצטיירו במחשבתו לאחר זמן, ומדחיק את תגובותיו הילדותיות כפי שהיו בשעת עצם 
החזרה  גם  מעידה  המסופרים  לאירועים  הרגשיות  התגובות  הדחקת  על  המאורע".25 
על המשפט "כבר מלאו לי שמונה שנים", המופיע ראשית לאחר "הבינותי את האימה 
שבדבר" ושנית לפני "וידעתי, כי הרעה באה מן האדם ומן העזבוּת". משפט זה מתפקד 
באופן כפול: מחד גיסא, גולדברג משוכנעת כי הייתה יכולה, כילדה בת שמונה, להבין את 
חומרת ההתרחשויות ולדעת כי האדם הוא האחראי להן. מאידך גיסא, ברור כי העיבוד 
הנפשי המלא של החוויה היה למעלה מיכולתה בעת ההיא והמילה "כבר" נצבעת לפיכך 

כאילו הדברים אינם קורים להם, כאילו הם צופים בגופם מבחוץ, והחוויה כולה אינה אלא חלום 
רע". ג'ודית לואיס הרמן, טראומה והחלמה, מאנגלית: עתליה זילבר, תל אביב: עם עובד, 1994, 

עמ' 58. 
כבר מראשית המחקר בעניינה תוארה הטראומה כפצע המייצר אפקט של שבירה או קיטוע בנפש  	23
הנפגע, ולכן אני מייחס חשיבות לשימוש בצורות תחביריות המייצרות אפקט דומה. על הטראומה 
כפצע ראו: זיגמונד פרויד, "מעבר לעקרון העונג", מעבר לעקרון העונג ומסות אחרות, מגרמנית: 
חיים איזק, תל אביב: דביר, 1968, עמ' 101–110; קתי קרות, "חוויה ללא דורש: טראומה, נרטיב 
תערוכה  ]קטלוג  אדם  רעידת  )עורכת(,  רותם  ניצן  וולקשטיין,  עודד  מאנגלית:  והיסטוריה", 

באוצרוּת רפי אתגר[, ירושלים: מוזיאון על התפר, 2008, עמ' 136–139. 
באופן זה בא לידי ביטוי המודוס המטונימי של העדות, שהגדירה דנה אמיר, המבוסס על חזרה  	24
יופיע בטקסט המשמר את מאפייני החוויה הטראומטית  כפייתית על החוויה ואליה. מודוס זה 
הפשר".  והיעדר  הניכור  הקיטוע,  הבידוד,  "תחושת  בהנכחת  הקריאה,  בתהליך  אותם  ומפעיל 
הטקסט "מדגים בצורתו את החומרים שהוא מעיד עליהם", ובמקרים כאלה, לדברי אמיר, העד 
"מפעיל את הסיפור בלא יכולת לספר אותו, כלומר משמר רצף עם החוויה בלי לחרוג ממנה". דנה 
2018, עמ'  ירושלים: מאגנס,  להעיד על העדים: ארבעה מודוסים של עדות טראומטית,  אמיר, 
14–15. להגדרה ראשונית וכללית יותר של כתיבת טראומה ראו, לה קפרה, הערה 7 לעיל, עמ' 

.204–200
דברים אלה הופיעו באחרית הדבר שכתבה גולדברג לספרו של אורי אורלב חיילי עופרת. וראו,  	25
אביב:  תל  )עורך(,  יפה  א"ב  וטעמים בספרותנו החדשה,  האומץ לחולין: בחינות  גולדברג,  לאה 

ספרית פועלים, 1976, עמ' 210–211. 



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















228

בגוון אירוני, וחושפת את הפער הנוצר כתוצאה מן ההתייצבות לעדות בין האני־החווָה, 
המועמדת במרכז סיפור המעשה, לבין המספרת, המוסרת את הדברים ממרחק השנים. 

תיאור זה של ההתרחשות הטראומטית המכוננת בחיי גולדברג נושא אפוא מאפיינים 
הזרים לכתיבתה. בפרסומו הציגה לראשונה פרק בקורות חייה בחתימת שמה, והעמידה 
הפוסט־טראומטי.26  ההפגן  מאפייני  את  המשקפת  פרפורמטיבית,  פואטיקה  של  דגם 

ההיסטוריון דומיניק לה קפרה, שחקר את הכתיבה על טראומה במאה העשרים, טען: 

כתיבה של טראומה ]...[ היא מטפורה — במובן זה שפעולת הכתיבה מצביעה על מרחק 

כלשהו מן הטראומה )אפילו כשחוויית הכתיבה כשלעצמה כרוכה הדוקות בטראומה(, 

ובלתי אפשרי לכתוב את הטראומה עצמה, ולוּ משום שאין אפשרות למקם את הטראומה 

במונחים של חוויה נפרדת ומתוארכת.27 

אלא שעל פי לה קפרה, עצם המודעות וההתבחנות מן האירועים עצמם אינו מקהה את 
חריפותה של העדות ואינו פוטר את הכתיבה מביטויי ההפגן הפוסט־טראומטי. לפיכך, 
בעדות הכתובה של נפגע הטראומה דרים בכפיפה אחת ביטויי האימה וסימנים של תהליך 
העיבוד שלה. ממחקר הטראומה בעשורים האחרונים של המאה העשרים עולה כי לעצם 
פעולת סיפור האירועים הטראומטיים תפקיד חשוב בפיתוח סכמה נפשית חדשה להבנת 
הדברים שקרו.28 ניסוחן של סכמות נפשיות כאלה בידי העד אינה נעשית בחלל ריק; היא 
כוללת פנייה לנמען חיצוני או פנימי בבקשה שיכיר בטראומה — זהו תפקידה של נשיאת 
העדות בתהליך ההחלמה. ג'ודית לואיס הרמן טענה כי לתגובת הקהילה השפעה עמוקה 
על פתרונה הסופי של הטראומה, וכי כדי לאחות את הקרע שנוצר בין נפגע הטראומה 
לבין הציבור שהפגיעה הוציאה אותו מקהלו יש להשיג הכרה שכזו באירוע הטראומטי.29
בפתיחת המסה "ילדות" הצהירה גולדברג כי היא ורבים מבני דורה לא הצליחו לרפא 
את "הפצעים" שהותירה ילדותם, והוסיפה: "כל התפרצות עצבים, כל סיוט, כל הרגשת 

פרסום הדברים והכללתם ב"תעודת הזהות" הציבורית של גולדברג בחודשים שלפני פרוץ מלחמת  	26
העולם השנייה נשנה כעבור כמה שנים, בפרסומם בגרסה כמעט זהה ברומן האוטוביוגרפי והוא 
האור — עובדה המטעימה את מרכזיותם בביוגרפיה שלה בעיניה גם בחלוף הזמן. גולדברג, הערה 

8 לעיל, עמ' 25–27. 
לה קפרה, הערה 7 לעיל, עמ' 200. 	27

הרמן הגדירה פעולות אלה של סיפור ותבנות מחדש כשלב השני בהחלמה: "הנפגעים מספרים  	28
את סיפור הטראומה. הם מספרים אותו בשלמותו, לעומקו ולכל פרטיו. מלאכת השחזור מחוללת 
תמורה בזיכרון הטראומטי ומאפשרת למזג אותו בסיפור חייו של הנפגע. ז'נה תיאר את הזיכרון 

הנורמלי כ'פעולה שבה מספרים סיפור'". הרמן, הערה 22 לעיל, עמ' 193.
שם, עמ' 86. בדומה לכך, לה קפרה טען כי קישור הסיפור הטראומטי למציאות חברתית רחבה יותר  	29
מאפשר יצירת קשר מחודש עם העולם. לדבריו, "בהתאם למושגיו של פרויד, אפשר להציע לראות 
 )ritualization( באבל לא סתם התאבלות פרטית או מעין־טרנסצנדנטית, אלא חִבְרוּת או טיקוּס
הומיאופתי של כפיית החזרה". לה קפרה, הערה 7 לעיל, עמ' 87. ועל כך ראו גם את דברי חנה נוה 
על תכלית הווידוי ועל נמענו, חנה נוה, סיפורת הווידוי: הז'אנר ובחינתו, תל אביב: פפירוס, 1988, 

עמ' 11–15.



229

שי 
ע

בדי לנו".30  יודעים אנו את מקורם: מאז, מן הימים ההם באו  פחד הבאה עלינו עכשיו — 
השימוש בגוף ראשון רבים אינו מקרי — המשוררת הפנתה את עדותה אל הציבור, ובפרק 

השני של המסה אף הסבירה כי תכלית פרסומה ציבורית: 

אני מספרת על עצמי, משום שבטוחה אני כי רבבות אנשים, מיליוני אנשים, בני גילי, 

יודעים לספר זיכרונות כאלה, משום שיודעת אני כי הם חיו את כל אלה ואינם יכולים 

לשכוח, כמוני. משום שבטוחה אני כי גם הם מתעוררים לפרקים באמצע הלילה ושומעים 

]...[ משום שכולנו לא גמרנו עוד לחיות את הזוועה הזאת של  את הד צעקתם שלהם, 

הילדוּת.31 

גולדברג מבהירה בדבריה כי נשיאת העדות תשמש אותה לכינון קשר מיוחד של שותפות 
גורל בינה ובין קוראיה במטרה להשיג הכרה בטראומות הילדות של בני דורה. במונחיה 
של פלמן, בנכונותה לרדוף את המשבר, לקבל על עצמה מעשה שליחות וללכת באורח 
פעיל בנתיבו — אף שאין ביכולתה לדעת מראש לאן יובילה המסע — הקנתה גולדברג 
למאורע הטראומטי הפרטי שלה תכלית היסטורית מובהקת.32 כדי לעמוד על חשיבותו ועל 
היקפו של המהלך הפואטי הזה, ההתייצבות לשם נשיאת עדות, אבחן את ההתפתחויות 
לפרסום  שקדמו  ובשבועות  בחודשים  גולדברג  של  והשירית  המסאית  ביצירתה  שחלו 
המסה "ילדות" )שראתה אור, כאמור, בשבוע האחרון של שנת 1938( לאור האירועים 
ההיסטוריים הבולטים שהתרחשו באותה עת. בכך אכרוך את הפרטי בציבורי ואת האישי 
בהיסטורי, ואצביע על האופן שבו נצרפו מחדש מאפייני כתיבתה של המשוררת ונושאיה 

באש אירועי התקופה. 

קו השבר

"זום  גולדברג בתמונה רחבה, המצולמת תוך כדי התרחקות )מעין  סקירת יצירתה של 
אאוט"( משנות השלושים של המאה העשרים, חושפת באופן ברור וחד־משמעי שינוי 
נושאי, סגנוני ופואטי שחל בכתיבתה בשנתיים שקדמו למלחמת העולם השנייה. סקירה 
)לכדי  במהלך של התמקדות  המצולמת  צרה,  בתמונה  והיומנית  כתיבתה המסאית  של 
תמונת תקריב(, מגלה כי השינוי המדובר התהווה במהלך 1938, וכי קו השבר המפריד 
בין שתי התקופות בכתיבתה נמתח בשבועות האחרונים של שנה זו, עם פרסום המסה 
גולדברג משנות השלושים  זו מזו בשירתה של  נבדלות  "ילדות". ככלל, שתי התקופות 
"תקופת  להלן  אכנה  הראשונה  התקופה  את  תמטית.  מבחינה  והן  צורנית  מבחינה  הן 

גולדברג, הערה 19 לעיל, עמ' 1. 	30
שם, שם. 	31

אֶחָד"  "אָבִיב  השירים  מחזור  העדות.  של  והפסיכואנליטי  השירי  הביצוע  את  כך  הגדירה  פלמן  	32
והמסה "ילדות", שראו אור שבוע אחר שבוע, הם דוגמאות לביצועים מסוג זה. פלמן ולאוב, הערה 

4 לעיל, עמ' 38–39. 



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















230

טבעות עשן", ואת השנייה — "תקופת שיבולת ירוקת העין". התקופה הראשונה מתחילה 

בפרסומיה הראשונים, בשנת 1933, ובמרכזה ספר הביכורים טבעות עשן, שאותו כתבה 
בתקופת לימודיה בגרמניה ובמהלך שהותה בליטא, לקראת העלייה לארץ. חתימתו של 
פרק זה ניכרת ב־1936, בכמה שירים שראו אור בעיתונים ובכתבי העת מן התקופה ולא 
כונסו בספרי שירתה במהלך חייה. בשנים אלה מוגבל לָרוב העולם המיוצג בשיריה לחדרו 
שמטילה  דמותה  בצללי  ובמראה,  בשעון  מתבוננת  הדוברת  האומן.  של  והאפל  הסגור 
המנורה על הקיר, בחתול, בקורי העכביש ובטבעות העשן שהיא מפריחה לאוויר. חמוטל 
בר־יוסף זיהתה בשירים אלה את חותמו של הסימבוליזם הדקדנטי, וטענה כי המשוררת 

ביטאה בהם מלנכוליה וקדרות לרוב.33 
מרה  בחדרה  המסתגרת  עשן,  טבעות  שירי  של  שהדוברת  להאמין  קשה  כמעט 
שיבולת ירוקת העין שהחלו  ומיואשת, עוצבה בידי אותה המשוררת שכתבה את שירי 
רק  לא  הדוברת  פורצת  אלה  בשירים   34.1938 באביב  העת  ובכתבי  בעיתונים  להופיע 
גם מן המרחב האורבני למרחבי הטבע. חמוטל בר־יוסף טענה  מן החדר הסגור, אלא 
כי שירים אלה מבטאים תקווה לשיקום נפש המשוררת והתגברות על טראומות העבר 
ומשקפים "תמוּניות ]...[ רומנטית", וכי לעומת הדבקות היחסית בבית המרובע ובסדירות 
הסדירות  מתערערת  העין  ירוקת  בשיבולת  רבים  בשירים  עשן,  טבעות  בשירי  הגרפית 
המוזיקלית והגרפית של השיר.35 הקורא בשיריה של גולדברג לפי סדר תאריכי פרסומם 
האווירה  מן  הפתוח,  למרחב  הסגור  החדר  מן   — החד  המעבר  מן  להתעלם  יכול  לא 
המלנכולית ומן ההשראה הסימבוליסטית־דקדנטית לתיאור הפסטורלי של עולם הטבע 
וחיי הכפר, וממסגרת הבית הסדור לצורות פתוחות ופרועות יותר, ולעיתים אף לפריקה 

חלקית של הסכֵמה המשקלית בשירי שיבולת ירוקת העין.36 

בר־יוסף, הערה 6 לעיל, עמ' 168. דן מירון עמד עוד קודם על האופן שבו נבדלים שירי טבעות עשן  	33
מיצירתה של גולדברג בשנים הבאות, והאיר במיוחד את האופי האישי־מינורי של שירים אלה. דן 
מירון, האדם אינו אלא...: חולשת-הכוח, עוצמת-החולשה: עיונים בשירה, תל אביב: כנרת זמורה־
ביתן דביר, 1999, עמ' 311–388. על ההסתגרות בחדר ועל בידודה של הדוברת המלנכולית בשירי 
"'אין המציאות  ז'אן ברוך,  רינה  נכתב רבות. לדוגמאות מן השנים האחרונות ראו:  טבעות עשן 
חוזרת פעמיים': על הרגע האוטוביוגרפי בשירתה של לאה גולדברג", מכאן טז )מרץ 2016(; יעל 
תל  פנחס–כהן,  וחוה  גולדברג  לאה  של  בשירה  ומגדר  מקום  זמן,  בשיריַ:  חרוט  זמני  רוטנברג, 
ישירה לחוויה  139–141. בשירים אלה אין כל התייחסות   ,130–127 2015, עמ'  אביב: רסלינג, 
רמזים  זאת,  עם  עימה.  להתמודד  ישירים  ניסיונות  ולא  "ילדות"  במסה  שתוארה  הטראומטית 
רבים לאימה אכן מופיעים בטבעות עשן ובשירים שראו אור בשנה שלאחר פרסומו. תכונות אופי 
וגוף מוחצנות בשירים ומשויכות לגורם חיצוני, ונראה כי הסמכות המוסרת את הדברים סובלת 
מדיסוציאציה. בעיקר מורגש הפיצול בשעת ההתבוננות במראה, אחת הסיטואציות האופייניות 

לשירי התקופה. עוד על כך ראו, עבדי, הערת הפתיחה לעיל, עמ' 21. 
שלושה שירים בלבד מאלה המופיעים בשיבולת ירוקת העין ראו אור בשנת 1937. שאר שירי הספר  	34
ראו אור החל מאפריל 1938. על מאפייני שלושת השירים יוצאי הדופן כתבה נטשה גורדינסקי, 
שבחנה גם היא את השינוי בשירתה של גולדברג בשנת 1938, וקישרה אותו, בין השאר, להופעת 

כוכבים בחוץ. גורדינסקי, הערה 13 לעיל, עמ' 40–47.
בר־יוסף, הערה 6 לעיל, עמ' 181–183. 	35

שם, עמ' 183–184. גולדברג עצמה אמרה בריאיון לא"ב יפה כי לאחר טבעות עשן "נשתנה גם  	36
ה'איך' וגם ה'מה'" בשירתה. עמ' 181.



231

שי 
ע

בדי תמונת התקריב הממוקדת בכתיבתה המסאית והעיתונאית של גולדברג במהלך 1938 
מדגישה עוד יותר את קו השבר החד המבדיל בין תקופות היצירה. עם עלייתה לארץ החלה 
המשוררת לפרסם מאמרים ומסות בעיתונות היומית ובכתבי העת, וכשכתב העת טורים, 
מייסוּדה של חבורת יחדיו, הוקם מחדש נדרשה להרים תרומה משמעותית למפעל זה, 
כמשוררת וכמסאית, והשתתפה כמעט בכל גיליונות השבועון. בגיליון הראשון, שפורסם 
כחודש לאחר סיפוח אוסטריה בידי הנאצים, ראתה אור המסה "האומץ לחולין", שבה 
גולדברג באופן שבו צריכים האומנים והסופרים להגיב לעליית כוחו של הפשיזם  דנה 
בעולם.37 הכתיבה על הקשר שבין אומנות לפוליטיקה במסה זו הייתה אחד הניסיונות 
גולדברג בהגדרת תפקידו של איש הרוח בימים של אובדן דרך מוסרי.  הראשונים של 
גולדברג  פרסמה  ההיסטורית,  למציאות  התייחסויות  כמה  ועוד  לחולין"  "האומץ  בצד 
הן  פנים שונות של הספרות, במנותק  בהן  ומסות שבחנה  זו בעיקר רשימות  בתקופה 
מהציבורי והפוליטי הן מהאישי והפרטי. בכתיבה עיתונאית זו אימצה פרסונה של אשת 
תרבות אירופית מעודנת, ושחזרה את קולה של רות ממכתבים מנסיעה מדומה, הרומן 
לחתום  שלא  בחרה   1938 מיוני  ועוד:  זאת  לכן.38  קודם  כשנה  שפרסמה  האפיסטולרי 
הקריאה  גרנט".  "עדה  העט  בשם  והשתמשה  בשמה,  הללו  והמסות  הרשימות  רוב  על 
בהן מצביעה על הקשר בין נטייתה של גולדברג להעלים כל תו היכר אישי או ביוגרפי 
מכתיבתה המסאית בתקופה זו לבין עיסוקה בתורת האומנות והספרות במנותק מן הממד 
הפוליטי.39 ייסוד המדור רשימות אגב קריאה בחתימת עדה גרנט משקף את פרק החביון 
גולדברג בכתיבה על ספרות הנמנעת  ניסיונה האחרון של  זה  בכתיבתה המסאית. היה 

מהתייחסות למציאות האקטואלית וההיסטורית.
ב־29 בספטמבר 1938 כונסה ועידת מינכן, שבה נענו צ'מברלין ודאלאדיה לדרישתו 
של היטלר להעביר באופן מיידי את חבל הסודטים לידיו בתמורה להתחייבותו )הכוזבת( 
להימנע מכל תביעה טריטוריאלית אחרת באירופה. כחודש לאחר מכן הופיעו בעיתוני 
יהודים פולנים מגרמניה —  גירושם של עשרות אלפי  היישוב הדיווחים הראשונים על 
שחלו  הדרמטיים  האירועים  שרשרת  הבדולח".  ל"ליל  שהוביל  זבונשין,  גירוש  זה  היה 
בתקופה של ארבעים ימים בסך הכול הצביעה על התחשרות ענני המלחמה העולמית 

לאה גולדברג, "האומץ לחולין", טורים א )15/4/1938(, עמ' 6. 	37
2007. לדידי אין זה   ]1937[ מכתבים מנסיעה מדומה, תל אביב: ספרית פועלים,  לאה גולדברג,  	38
מקרה שהרומן הראשון של גולדברג ראה אור דווקא בין שתי התקופות הנבדלות בשירתה. סביר 
ברשימות  ביצירתה.  חדש  אפיק  לפרוץ  הצורך  את  ביטאה  לסיפורת  השירה  מן  שהפנייה  להניח 
שפרסמה בקיץ 1938 כתבה גולדברג על מגוון נושאים, כגון המחסור בכתבים תאורטיים על השירה 
העברית, הז'אנר היומני בספרות העולם, דמותו של קפקא כסופר וכאדם, ואף רשימות כלליות 
על מבחר סופרים. ראו, לאה גולדברג, יומן ספרותי, כרך א: מבחר רשימות עיתונות 1941-1928, 
גדעון טיקוצקי וחמוטל בר־יוסף )עורכים(, תל אביב: ספרית פועלים והקיבוץ המאוחד, 2017, עמ' 

 .294–292 ,285–284 ,283–276 ,267–264 ,263–260 ,259–255 ,244–242 ,227–208
גולדברג אומנם השתמשה גם בשם עט אחר באותה התקופה, "לוג", לכתיבה פוליטית. חלוקה זו  	39
שהנהיגה בכתיבתה בתקופה זו בין קולה של עדה גרנט לקול של "לוג" בצד ההימנעות מהתייצבות 
בעמדת "המחבר" זועקות דורשני. על הכתיבה בעיתונות בשני שמות עט ובשני קולות במקביל 

כתבה גורדינסקי, הערה 13 לעיל, עמ' 75–101. 



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















232

אור  "אוקטובר", שראה  במאמר  בגרמניה.  היהודים  חיי  של  הסופית  ההתמוטטות  ועל 
בטורים ב־19 באוקטובר 1938 בחתימת עדה גרנט, התייחסה גולדברג לַקשר שבין הפרטי 
לאקטואלי ביצירת האומנות. בזיקה לדברים שאמר רילקה במלחמת העולם הראשונה, 

כתבה: 

)הוי השירה  ומזמזמות באזנינו שורותיו של המשורר  חוזרות  בימי סתיו אטומים אלה 

רובצת  אקטואליות"  של  "קללה  איזו   — ה"אינדיבידואלית",  ה"תלושה"  ה"פרטית", 

עליה עד עולם!(: 

ר אֵין בַּיִת לוֹ — לֹא עוֹד יִבְנֶה בֵּיתוֹ, אֲשֶׁ

דִידוּתוֹ. ר בּוֹדֵד הַיּוֹם — לָנֶצַח בְּ אֲשֶׁ

נדמה, כי מעולם, מעולם, בכל הסתווים שעברו עלינו, לא היינו בודדים כמו היום. נדמה, 

כי אוקטובר זה קיפל בתוכו את כל העלבונות של אותו בן־בלי־בית נצחי אשר שמו: העם 

היהודי. סתיו בעולמנו. ועל ראשנו אין גג — זהו האוקטובר שלנו.40 

גולדברג כרכה בדבריה את עליית כוחם של הנאצים ואת התרגשותו של סבב אלימות 
עולמי נוסף עם גורלו המר של העם היהודי חסר המגן והבית, והביעה חשש מפני צמצום 

התחום המפריד בין הפרטי והאקטואלי. 
כשלושה שבועות לאחר מכן, ביום שבו החל פוגרום "ליל הבדולח", פרסמה בטורים 
מסה שכותרתה "נר נשמה", ועליה חתמה בשמה — לאחר כמעט שלושה חודשים שבהם 
האימה  שנות  עשרים  את  סיכמה  המסה  בפתח  בפסידונים.  רשימותיה  כל  את  חתמה 
"שמן משחה  דורה  שימש  הראשונה, שבהן  העולם  מלחמת  תום  מאז  והמחנק שעברו 
ההיסטוריים  המאורעות  שבין  הקשר  ההיסטוריה".41  מעלתה  הוד  של  המרכבה  לגלגלי 
וחוויות המלחמה הפרטיות שלה הואר ביתר שאת בפרק השני של המסה, שבו העלתה 
גולדברג על הכתב לראשונה זיכרונות ילדות מימי מלחמת העולם הראשונה. היא תיארה 
את הפחד מפני הידבקות במגפת הטיפוס כמרכיב אחד של הטומאה המידבקת שבמלחמה, 
וכתבה: "אינני רוצה בטיפוס, אינני רוצה במלחמה, אינני רוצה ברעב, אינני רוצה בקרונות 
לא מוסקים — איך הן רדפו אחרי, כל המפלצות הללו!"42 בהצבת חווייתה הפרטית במרכז 
ולחוויות  הקרובה  להיסטוריה  הנוגעות  עקרוניות  הערות  של  שורה  ניסחה  מסה שבה 
החיים של בני דורה קשרה גולדברג את הפרטי בציבורי, את האישי בהיסטורי ואת הפרטי 
באקטואלי. מכאן ואילך נעשה הקישור הזה למהלך הרעיוני הבולט במסות ובמאמרים 

שפרסמה בחתימתה בטורים בחודשים שלפני פרוץ המלחמה. 

1. ההדגשות במקור.  )19/10/1938(, עמ'  כו–כז  טורים  "אוקטובר",  גרנט[,  ]עדה  גולדברג  לאה  	40
השורות המצוטטות במאמרה לקוחות מתרגומה לשירו של רילקה "יום סתו". ראו, ריינר מריה 
רילקה, "יום סתיו", טוביה ריבנר )עורך(, קולות רחוקים וקרובים: תרגומי שירה, מגרמנית: לאה 

גולדברג, תל אביב: ספרית פועלים, 1975, עמ' 130. 
מסה זו ראתה אור יומיים לפני יום השנה העשרים לכניעה הגרמנית שהביאה את מלחמת העולם  	41

הראשונה לסיום. לאה גולדברג, "נר נשמה", טורים ל )9/11/1938(, עמ' 3.
שם, שם. 	42



233

שי 
ע

בדי היציאה מתקופה של חביון בשליש האחרון של שנת 1938 והמעבר לעיסוק גלוי בשבר 
הטראומטי ובזיכרונות הילדות המאיימים בא לידי ביטוי גם בשירים שפרסמה גולדברג 
ת־הָעַיִן"  יְרֻקַּ בֹּלֶת  "שִׁ "יַלְדוּת",  המחזורים   :1938 נובמבר  עד  אוגוסט  בחודשים  בטורים 
שׁוּמָה", הכוללים פרגמנטים מסיפור המעשה הטראומטי שהובא במסה "ילדות"  ו"עִירִי הַגְּ
גולדברג הקפידה לטשטש את סימני  )שכאמור, ראתה אור כעבור ארבעה חודשים(.43 
האימה בשירים אלה כפי שעשתה ביתר שירי ספרה השני שיבולת ירוקת העין, שראה 
אור כחצי שנה לאחר מכן. בשלב זה בחרה להציב חלקים מסיפור המעשה הטראומטי 
בהקשרם של חיי כפר מזרח־אירופיים שלווים. אך עד מהרה הביאו האירועים הדרמטיים 
ומעוררי האימה שהתרחשו בין ספטמבר ונובמבר 1938 לחשיפה יוצאת דופן של השבר 
זה  במחזור   44.1938 בדצמבר  אֶחָד"  "אָבִיב  המחזור  בפרסום  בשירתה,  גם  הטראומטי 
ביותר,  הברור  ביטויה  לכדי  הפוסט־טראומטי  ההפגן  שבפואטיקת  החזרה  כפיית  באה 
וחוויות הילדות הרודפות הופיעו באופן המפורש ביותר ליצירתה השירית של גולדברג. 
שירי המחזור מציגים סכֵמה נרטיבית אנלפטית האופיינית לסיפור הווידוי — הדוברת, 
המוסרת את הדברים בגוף ראשון, מנסה לשווא להימנע מחשיפת פרטי הסיפור, ולבסוף 
מגיעה לכדי ערטול עצמי.45 בשיר הראשון מתוארת פגישה רומנטית בבית קפה בשעת 
נגמרת  הראשון  השיר  בחתימת  השיר.  של  הבדוי  הנמען  הוא  גבר,  עם  מאוחרת  לילה 
רֵה וָחֵצִי". הסיבה לקטיעת הפגישה בידי  הפגישה בשורה הסתומה: "רָמַזְתָּ לִי: / אַחַת־עֶשְׂ
הגבר נותרת עלומה עד השיר השישי במחזור, שבו חוזרת הדוברת ומתארת בשנית את 

הסיטואציה הזוגית: 

גֶד י הָאִשָּׁה מִנֶּ ה אָמַרְתָּ לִי, כִּ אַתָּ

אי, יוֹדַעַת יָפָה מְאֹד, כִּי הִיא, וַדַּ

קִים לָהּ עַל הַפֶּה. לִצְחֹק עֵת מְנַשְּׁ

י: אֲנִי אָמַרְתִּ

                     כֵּן.

אָז קַמְתָּ

מִינִית שֶׁל צֵל חִיוּךְ מִינִית שֶׁבִּשְׁ      וּבִשְׁ

     רָמַזְתָּ לִי:

רֵה וָחֵצִי.                אַחַת־עֶשְׂ

כפי שחשף טוביה ריבנר, אף שגולדברג לא נהגה בדרך כלל לציין בשולי שיריה את מועד כתיבתם,  	43
לרוב פרסמה את שיריה בסמוך לו. לפיכך אקפיד לנקוב בתאריך פרסומם הראשון של השירים, 
בהסתמך על ההפניות הביבליוגרפיות של מהדורת כתבים. על כך ראו: טוביה ריבנר, לאה גולדברג: 
29; לאה  עמ'   ,1980 פועלים,  וספרית  העברית  הספרות  לחקר  כ"ץ  מכון  אביב:  תל  מונוגרפיה, 
ירֻקת  "שִבֹּלת  גולדברג,  1; לאה  יז )10/8/1938(, עמ'  טורים  "ילדות" ]מחזור שירים[,  גולדברג, 
שׁוּמָה", טורים כט )2/11/1938(,  העין", טורים כב )14/9/1938(, עמ' 1; לאה גולדברג, "עִירִי הַגְּ
עמ' 1. על האופן שבו שולבו פרגמנטים אלה של ההתרחשות הטראומטית בשלושת המחזורים 

ראו, עבדי, הערת הפתיחה לעיל, עמ' 25.
לאה גולדברג, "אָבִיב אֶחָד", טורים לו )20/12/1938(, עמ' 3. 	44

על כך ראו אצל נוה, הערה 29 לעיל, עמ' 33–37. 	45



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















234

וְזֶה הַכֹּל וְכָךְ הָיָה תָמִיד

וְכָךְ יִהְיֶה מָחָר וּמָחֳרָתַיִם. 

דברי הגבר יוצרים מסגרת להתרחשות השירית ומנמקים את הבאת הווידוי מפי העלמה 
הדוברת בשירי המחזור האחרים: מתברר כי זרם תודעתה הוא הנמסר במחזור; הרהוריה 
בסיבה לכישלון הפגישה הרומנטית וניסיונותיה להבין מה מקורו של "חותם הקדרות" 

הטבוע בה.46 
בשיר השני עד השישי של המחזור מובאים פרגמנטים מזיכרונות הדוברת, תחילה 
ונושאים  סיטואציות  תקופות,  בין  הדילוג  הילדות.47  משנות  ובהמשך  הנעורים  משנות 
נעשה על סמך קישורים אסוציאטיביים המקנים לסיפר אופי פרגמנטרי — מגמה שאינה 
העבר:  אל  ההווה  מן  המעבר  מתרחש  השני  בשיר  גולדברג.  של  שירתה  את  מאפיינת 
נֵט  לְהַפְּ  / גוּם  פָּ יָרֵחַ  בוּאַת  בָּ  / חַלּוֹנִי  כְחוֹל  בִּ לָה  תָּ  / מְקוֹמוֹ(  א  מְמַלֵּ )אוֹ  הָעוֹלָם  "רִבּוֹן 
מִים". היפנוט מחוגי השעון בידי  י אֶל אוֹתָם הַיָּ לחַֹ אֶת זְמַנִּ עוֹן / וְלִשְׁ נֵי מְחוֹגֵי הַשָּׁ אֶת שְׁ
כוח עליון המשבש את מהלכו התקין של הזמן וכופה את חזרתו של העבר מצביע על 
השיר  בהמשך  החזרה.48  כפיית   — ממנו  סובלים  טראומה  שנפגעי  הבולט  הסימפטום 
דוֹת", לרגע שבו שמעה  מִים" ל"אוֹתָם הַשָּׁ מובלת הדוברת בדרך האסוציאציה מ"אוֹתָם הַיָּ
א". המעבר לגוף ראשון בהמשך הדברים מבהיר כי  א'לֶה, אִמָּ חַת: / אִמָּ ה מִתְיַפַּ יְלָה יַלְדָּ לַּ "בַּ
הילדה ששמעה מתייפחת היא הדוברת עצמה, ומעיד על מצבה התודעתי הדיסוציאטיבי:

מֶת הַהִיא לְדוּת הָאִלֶּ      בַּיַּ

     בְּיַלְדוּת סִיוּטִית וְרָפָה,

יְלָה, י בַּלַּ      הִתְעוֹרַרְתִּ

     וּבָכִיתִי מְאֹד

א! י: אִמָּ      וְצָעַקְתִּ

י הַטוֹבָה, וְהִיא — אִמִּ

ילוֹת —  לֵּ א הַחֲרֵדָה לִנְשִׁימָתִי בַּ אִמָּ

לֹא שָׁמְעָה וְלֹא בָּאָה.

יְלָה רְתָּה הַגְּדוֹלָה" שָׁאֲגָה כָּל הַלַּ "בֶּ

ה" נראית מובנת מאליה, אך לא  קִים לָהּ עַל הַפֶּ אומנם כיום זכותה של נערה שלא "לִצְחֹק עֵת מְנַשְּׁ 	46
זאת נקודת המוצא של הדיון בנושא בשיר. אף על פי כן, אפשר בהחלט לקשור בין חוסר האונים 
שביסוד כל חוויה טראומטית לבין החוויה של אישה החווה מגע מיני כפוי. במובן זה אפשר לראות 
בסיטואציה המתוארת "טריגר" לפלישה הטראומטית. וראו אצל הרמן, הערה 22 לעיל, עמ' 50–58.
נוקב עם האל, המועמד לפרקים אל עמוד הקלון ולפרקים מוצג  פרגמנטים אלה שזורים בשיח  	47
ככתובת שאפשר לפנות אליה בתקווה לתיקון בעולם. בשיר השלישי מפורטות ביתר שאת טענותיה 
של הדוברת כנגד האל, בקבילתה על כך שלימד את ידיה "לְהַעֲבִיר קוּלְמוֹס עַל נְיָר / וְלאֹ לְהַצְמִיחַ 
דוֹת לוֹהֲטִים וּצְמֵאִים". כלומר, היא מתלוננת על כך שבתור משוררת נגזר עליה  שָׂ הֶבֶת / בְּ ה מִזְדַּ חִטָּ
לתעד את העבר, ובכך להיוותר כרוכה בסבך אירועיו, בניגוד לאיש האדמה, המסוגל להתחדש, 

לצמוח ולהצמיח חיטה גם בשדות "צְמֵאִים". 
ברצוני להודות למיכאל גלוזמן שהסב את תשומת ליבי לכך. 	48



235

שי 
ע

בדי הֶחֱרִישָׁה אָזְנֵי אִמָּהוֹת.

נוֹת גָּדְלוּ וְהֵבִינוּ — – – הַבָּ

הַשֵּׁם יְרַחֵם עֲלֵיכָן, אִמָּהוֹת

שָּׁרוֹן וּבְיִזְרְעֶאל —  בַּ

כִּי, בְכָל זאֹת,

כּוֹחַ... לֹא אוּכַל לִשְׁ

בוכה  הדוברת  שבו  ללילה  משינה  כהתעוררות  כאן  מתוארת  הילדות  זיכרונות  חזרת 
הפגוע  הסובייקט  של  בקרבו  המודחק  של  שיבתו  מוצגת  כך  לאימהּ.  קוראת  וצועקת, 
בזמן עבר  יחיד  בגוף ראשון  בצורת חלומות בלהה. במעברה מתיאור החוויה הפרטית 
עוסקת  הדוברת  כי  מתברר  האקטואלי  בהווה  רבות  ובנות  אימהות  של  מצבן  להסבר 
בו  שהשתמשו  תותח  של  כינויו  דוֹלָה",  הַגְּ ה  רְתָּ "בֶּ של  האזכור  קולקטיבית.  בחוויה 
במלחמת העולם הראשונה, מבהיר כי הדוברת מתארת אירועים קונקרטיים שהתרחשו 
ואימהותיהם.  המלחמה  ילדי  של  האוניברסלית  הדורית  החוויה  את  ומציגה  במהלכה, 
הוֹת"  הנתק בין אימהוֹת וילדיהן הוא תוצאת ההפגזות הארטילריות המחרישות "אָזְנֵי אִמָּ
ומחוללות את החוויה הטראומטית בשיר. תיאור זה הולם את כינויו ההיסטורי של הלם 
הקרב במלחמת העולם הראשונה, ”shell shock“, הלם פגזים. לבסוף חותמת הדוברת 
דְלוּ וְהֵבִינוּ" )כזכור, שאלת ההבנה  נוֹת גָּ את הבית בסיכום תובנותיה ממרחק השנים: "הַבָּ
וטיבה עולה גם במסה "ילדות"(, על האימהות שלא שמעו את בכי בנותיהן ירחם האל, 

ואילו היא עצמה לא תוכל לשכוח. 
בשיר  הדורית  לטראומה  וההתייחסות  הדוברת  מצוקתה של  לאחר חשיפת שורשי 
השלישי, בשיר הרביעי במחזור שבה הדוברת לזמן הווה, שואלת על השלכות המלחמה 
ד  ההיא ומצביעה על הצורך בעיבוד חוויותיה באמצעות צמד שאלות רטוריות: "וּמִי לִמֵּ
זְרוֹעוֹת רָפוֹת / אֶת  בִּ הַמְנַעֲנֵעַ  נוּ, /  זְמַנֵּ ל  שֶׁ קֶצֶב  בְּ לִבְכּוֹת  עוֹלָם /  בָּ שֶׁ ינוקוֹת  הַתִּ ל  כָּ אֶת 
כִיָּה הַזֹּאת". מדבריה  קֶצֶב הַבְּ תֹּק בְּ ל הַמְשׁוֹרְרִים / לִשְׁ ד אֶת כָּ ה? / וּמִי לִמֵּ לָּ גֹּלֶם אַדְמָתֵנוּ הַדַּ
עולה כי את קצב בכי התינוקות מכתיבה רשות חיצונית, והיא האחראית, כביכול, גם 
לשתיקת המשוררים. חוסר האונים של התינוקות הבוכים והמשוררים השותקים מובן 
התינוקות  בין  ההקבלה  נראית  שנייה  במחשבה  ברם,  והטראומה.  האימה  של  כתוצר 
המילה  אומני  מטבעם,  בבכי  דבקים  בעוד שהראשונים   — בביקורת  טעונה  למשוררים 
שאינם מעידים על האימה ביצירתם מועלים בתפקידם. ואומנם, לאחר הופעת מחזור 
שירים זה שברה גולדברג שתיקה: השינוי שחל בכתיבתה בא לידי ביטוי באופן דרמטי 
הזיכרונות  שברי  "ילדות".  במסה  בחייה,  המכוננת  הטראומה  בחשיפת  שבוע,  כעבור 
הטראומטיים שהדהדו בשירים ובמסות שפרסמה בחודשים הקודמים, שרמזו על האֵימה, 
הופיעו במסה זו לראשונה כחלק מסיפור מעשה קוהרנטי ובמסגרת הֶקשר מחייבת של 



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















236

עדות. כך התייצבה גולדברג בעמדה של סובייקט אתי, והקדימה את זמנה בהציעה צורה 
חדשה של מעורבות פוליטית.49 

המעבר מחביון להכרה, מהתעלמות להתייצבות ולעדות ומחולי להחלמה ולצמיחה 
מחודשת מנכיח את קו השבר שנמתח בדצמבר 1938, ומבדיל בין שתי תקופות ביצירתה 
הפרטי  בין  גולדברג  בחתימת שמה קשרה מעתה  המסאית  בכתיבתה  ובשירה.  בפרוזה 
לקהל  ישירה  בפנייה  הציבורית  דמותה  את  ועיצבה  והפוליטי,  הספרותי  והציבורי, 
הקוראים.50 במקביל לפעולות הריפוי הפומביות הללו, שכללו, כאמור, וידוי, השגת הכרה 
ציבורית והזדהות עם חוויותיהם של בני דורה, סללה המשוררת גם דרך אחרת בתכלית, 
בהתגבשות עמדתה בנוגע לתפקיד הספרות בימי מלחמה. סימנים ראשונים לכך ניכרים 
במדור "רשימות אגב קריאה" בחתימת עדה גרנט. ברשימה שראתה אור בנובמבר 1938, 
בסעיפים "שדות אחרים" ו"פאן ודיוניסוס", טענה כי בשעה שהעצבנות מביאה אותנו 

"להצית סיגריה אחר סיגריה", על הספרות מוטל לקיים את "העולם":

דוקא בשעה כזאת עלינו לפקוח את עינינו ולהסתכל בכל טיפה נוצצת על חלוננו, בכל 

ענף מוריק לאחר גשם ולדעת, כי עלינו לשמור, לשמור עליו כעל בבת־עין, על העולם 

הזה שאנו מטיבים כל כך להחריבו. ]...[ האמן לא יתכן שיחיה וייצור בלי עשרת הקבים 

אל  דיוניסוס.   — הגדול  השכרון  אלוהי  של  היתרות,  הנשמות  עשר  בלי  החיים,  של 

הפגישה האלוהית הזאת, מכוונים אנו את צעדנו בימי הזוועה, כאל עיר המקלט.51 

מדברי גולדברג כאן ובמסות אחרות שפורסמו באותה העת בחתימת עדה גרנט יוצא כי 
לנוכח המצב הפוליטי העולמי מוטלת על הסופר החובה להציג ביצירתו את מראות הטבע 
בהתחדשותם, ובכך לקיים את "הערכים האמיתיים של החיים".52 לדידה, עליו להתבונן 

מיכל גבעוני בחנה פרקטיקות של עדות בהיסטוריה העכשווית, ועמדה על כך שלעדות "כוח מעצב  	49
וממריץ, המעודד את הפיכתם של עדים לסובייקטים אתיים, ואת גיבושן של צורות חדשות של 
מעורבות פוליטית על בסיס ההוויה העדית ובאמצעותה". מיכל גבעוני, אתיקת העדות: היסטוריה 

של בעיה, ירושלים ותל אביב: מכון ון ליר והקיבוץ המאוחד, 2015, עמ' 17.
פחות  והרבה   — גולדברג  של  ובמאמרים  במסות  בסיפורים,  בעיקר  מרכזי  מקום  תפסה  העדות  	50
בשירתה. כאמור, את סימני ההפגן הפוסט־טראומטי הציגה במחזור השירים "אָבִיב אֶחָד" באופן 
גלוי יותר מבכל שיר אחר שכתבה. צדקה בר־יוסף כשהעירה כי הסיבה לכך שהמחזור לא נכלל 
בשיבולת ירוקת העין ולא כונס בספריה של גולדברג בימי חייה הייתה ניסיונה להימנע מכתיבת 

שירה אוטוביוגרפית. בר־יוסף, הערה 6 לעיל, עמ' 183.
מדיווח   .4 עמ'   ,)16/11/1938( לא  טורים  קריאה",  אחר  "רשימות  גרנט[,  ]עדה  גולדברג  לאה  	51
שהופיע בגיליון הערב של דבר בינואר 1939 )כשבוע לאחר פרסום המסה "ילדות"( על דברים 
שנשאה המשוררת ב"מסיבת טורים שבעל־פה" שערכה חבורת יחדיו, אנו למדים כי גם בהופעותיה 
לח  טורים  פה",  שבעל  טורים  "מסיבת  מחבר[,  ]ללא  הרעיונות.  אותם  את  הציגה  הפומביות 

)4/1/1939(, עמ' 6. 
גולדברג, הערה 9 לעיל, עמ' 9. ההדגשה במקור. לעוד דוגמאות למגמה זו ראו הרשימה על יצירתו  	52
של המשורר הסיני טוּ־פוּ, שבה אפיינה גולדברג את מושג "הפשטות האחרת", ואת הרשימה על 
ז'אנרים במוזיקה הקלאסית ועל הקשר שלהם אל המציאות ההיסטורית. לאה גולדברג ]עדה גרנט[, 
"פשטות אחרת", טורים כא )7/9/1938(, עמ' 5; לאה גולדברג ]עדה גרנט[, ]ללא כותרת[, טורים 
כי המדור  גורדינסקי  נטשה  הללו טענה  3–4 בהתאמה. בסקירת המסות  עמ'   ,)18/1/1939( מ 



237

שי 
ע

בדי במרחב הפתוח שמעבר לחלונו וליצור באמצעות "עשרת הקבים של החיים" — ייצוגי 
הפריון הנחגגים בפולחן דיוניסוס ומסמלים את המחזוריות העונתית, שבה מתחלפים 
קמילה בצמיחה ומוות בחיים. כזכור, כעבור כמה חודשים צעדה גולדברג עוד צעד באותו 
הכיוון, כשחתמה בשמה על הרשימה "על אותו הנושא עצמו" והכריזה עם פרוץ המלחמה 
כלומר, תקדש את מראות  ל"ערכים האוניברסליים של השירה" —  כי תשמור אמונים 
הטבע בהתחדשותם ותבצר את הזכות להתבוננות פרטית בהם בשירתה.53 במקום לכתוב 
"שירת מלחמה", במקום להתייחס ישירות למציאות המתהווה ולרתום את עט המשורר 
לה  שיאפשרו  המציאות  מן  היבטים  בשירתה  לזקק  שאפה  הלוחמים,  הכוחות  לטובת 
ולקוראיה לגונן על נפשם מפני האֵימה. בכך הגדירה את תכליתה התרפויטית של השירה 
בימי מלחמה. לביאור רעיון זה יש לבחון את האופי הטמפורלי של הפרעת הסדר הפוסט־
טראומטית ואת האופן שבו ביקשה גולדברג להתמודד עם אימתהּ בשירה שכתבה בימי 

מלחמת העולם השנייה.

הטראומה כפריעת סדר והשירה התרפויטית

או  הפתולוגיה  עיקר  את  מכוננת  אשר  היא  הטראומטית  ההתרחשות  של  האמת 

הסימפטומים שלה; זוהי איננה פתולוגיה של הונאה ושקר או של התקה של משמעויות 

הפוסט־ הסדר  הפרעת  את  להבין  יש  אם  ההיסטוריה.  של  הפתולוגיה  זוהי  מהקשרן, 

טראומטית כשורה של סימפטומים פתולוגיים, אזי לא מדובר בסימפטומים של הלא־

מודע, אלא באלה של ההיסטוריה עצמה.54 

שהרי  גולמית,  היסטורית  אמת  של  מופע  החזרה  בכפיית  לראות  הציעה  קרות  קתי 
דווקא בשל נאמנותו המוחלטת של ההפגן הפוסט־טראומטי להתרחשות הממשית הוא 
אינו עולה בקנה אחד עם הנרטיב ההיסטורי, המעמיד שרשור סיבתי של אירועי עבר 
שהטראומה  כך  על  דגש  קרות  שמה  בדבריה  לבוא.  העתיד  ומן  ההווה  מן  המובחנים 

של גרנט הוקדש לתכלית זו מראשיתו, אולי בשל טעות בתיארוך "שדות אחרונים" )היא סברה 
כי רשימה זו ראתה אור כעשרה חודשים טרם הופעתה בפועל(. גורדינסקי, הערה 13 לעיל, עמ' 

.96–93
88–91( טענה כי התאוריטיזציה שביצעה גולדברג במדורה של עדה גרנט  גורדינסקי )שם, עמ'  	53
האסתטי",  "החינוך  מאידיאל  עמוקות  הושפעה  השנייה  העולם  מלחמת  פרוץ  שלפני  בחודשים 
שטבע פרידריך שילר, משום שהשיח הסנטימנטלי שטבע שילר מַבנה יחסי גומלין ייחודיים בין 
המחבר והקורא, המאפשרים להם לשתף פעולה בחיפוש אחר פתרונות ל"בעיית משמעות אליה כל 
אחד מהם התוודע באופן אישי בצורה של אבל". את הטענה המצוטטת העלתה חוקרת הספרות 
מרי לואיז קיט, שסיפקה פרשנות חדשנית למכתביו של שילר בהגדירה את מושג "שיתוף הפעולה 

הסנטימנטלי".
 Cathy Caruth, “Introduction”, Cathy Caruth (ed.), Trauma: Explorations in Memory, 	54

Baltimore, MD: The Johns Hopkins University Press, 1995, p. 5. התרגום שלי, ש"ע.



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















238

שתיארה  אמיר,  דנה  של  אלה  את  להוסיף  יש  הבחנותיה  על  סדר.55  הפרעת  מייצרת 
של  הא־היסטורי  האופי  של  כתוצר  הטראומה  פגועת  הנפש  של  האל־זמני  מצבה  את 
מציבה  הטראומטית  הפלישה  ולזמן.  למקום  במהותה  החיצונית  הטראומטית,  החוויה 
מקום ובִזמן קונקרטיים, בדיוק מפני שאינה מאפשרת לבסס  איום מתמיד שאינו תלוי בְּ
את ההבחנה בין פנים וחוץ, בין האירוע הטראומטי לבין החזרה הכפייתית.56 לסובייקט 
הפגוע נעשים חיי היום־יום עצמם למאיימים, בשל חוסר יכולתו להטמיע את האירוע 
מחולל הטראומה ברצף ההתרחשות הביוגרפי.57 מכך מתבררת טענת קרות כי הטראומה 

היא סימפטום של ההיסטוריה, הפרעה בחוויית רצף הזמן.
מכיוון שהטראומה היא תופעה מודרנית מובהקת, אתאר את ההפרעה שהיא מייצרת 
בחוויית רצף הזמן באמצעות ההבחנה של בנדיקט אנדרסון בספרו קהיליות מדומיינות, בין 
תפיסת זמן אנכית לתפיסת זמן אופקית.58 אנדרסון ראה בתהליך היווצרותן של מדינות 
לאום מודרניות במערב תוצר של פעולות דמיוּן סימולטניות של בני הלאומים השונים 
)הקהיליות המדומיינות( במאתיים וחמישים השנים האחרונות בקירוב. לטענתו, תפיסת 
הזמן המודרנית מאופיינת ביכולת לדמיין בו־זמניות "אופקית", ה"חוצה את הזמן, מצוינת 
]...[ על ידי אקראיות של מאורעות שקורים באותה נקודת זמן, ונמדדת על ידי השעון 
ולוח השנה".59 האופי הליניארי והעקבי של תפיסת הזמן האופקית מאפשר לסובייקט 
כחלק מרצף  לתוך תבנית,  חווה  ליצוק את ההתרחשויות ההיסטוריות שהוא  המודרני 
סיבתי. לעומת זאת, הסביר אנדרסון, בתודעה הקולקטיבית הנוצרית של ימי הביניים לא 
הובנה ההיסטוריה כשרשרת של סיבות ותוצאות, ולא התקיימה אותה הפרדה קיצונית בין 
עבר להווה, הנראית לאדם המודרני מובנת מאליה. את הזיהוי של תפיסת הזמן האנכית 
עם החשיבה הנוצרית הימי־ביניימית ואת ניסוחה ביסס אנדרסון על דברים שכתב אריך 
אוארבך בספרו הנודע מימזיס, על הטכניקה הפרשנית־דרשנית שפיתחו אבות הכנסייה 
הנוצרית בקריאתם בברית הישנה.60 במאמר מוקדם ומפורסם פחות כינה אוארבך טכניקה 

קרות גורסת כי הפרעת סדר זו טומנת בחובה פרדוקס — לנפגעי טראומה העימות הקשה ביותר  	55
עם המציאות נחווה גם כאלחוש שלה, ואילו חוויית החזרה בעלת האופי המיידי כל כך מושהית 
בזמן. שם, עמ' 6. בהמשך לדבריה זיהה דומיניק לה קפרה את ההפגן הטראומטי עם "קריסת הזמן", 
בשל היעדר היכולת להבחין בין "כאן ועכשיו" לבין "אז ושם". לה קפרה, הערה 7 לעיל, עמ' 49–50. 

אמיר, הערה 24 לעיל, עמ' 17. על הפלישה הטראומטית ראו אצל הרמן, הערה 22 לעיל. 	56
בין החזרה  בבירור  להבחין  היכולת  חוסר  בדבר  דורפמן  עירן  גם את הבחנותיו של  ראו  כך  על  	57
 Eran Dorfman, Foundations .האופיינית לחוויית היום־יום המודרנית לבין החזרה הכפייתית
 of the Everyday: Shock, Deferral, Repetition, London and New York: Rowman and

Littlefield International, 2014, p. 109
בנדיקט אנדרסון, קהיליות מדומיינות: הגיגים על מקורות הלאומיות ועל התפשטותה, מאנגלית: דן  	58

דאור, תל אביב: האוניברסיטה הפתוחה, 1999, עמ' 39–68, ובמיוחד 53–57.
שם, עמ' 55. 	59

שם, עמ' 54–55. אנדרסון מצטט את אוארבך ומזכיר את "הזמן המשיחי" של ולטר בנימין כדי  	60
לתאר תפיסת זמן זו. אריך אוארבך, מִימֵזיִס: התגלמות המציאות בספרות המערב, מגרמנית: ברוך 

קרוא, ירושלים: מוסד ביאליק, תשי"ח, עמ' 53–54.



239

שי 
ע

בדי פי  על   61.)Figural interpretation( הפיגורלית"  ההיסטורית  "הפרשנות  זו  הרמנויטית 
שיטה פרשנית זו, הדמויות וההתרחשויות שבברית הישנה הן פרה־פיגורציות של אלה 
כריכה של שני אירועים  המופיעות בברית החדשה. הפרשנות הפיגורלית מבוססת על 
היסטוריים נפרדים וכינון זיקה ייחודית ביניהם — הראשון מסמן את השני, והשני מכיל 
בתוכו את הראשון כמבנה העומק המחולל שלו, ומגשימו במלואו. תפיסה טמפורלית זו 
מתפקדת בד בבד ככלי להבנת העבר )פרשנות היסטורית( ולחיזוי העתיד לבוא )נבואה( 
— שבמסגרתה ה"כאן" וה"עכשיו" אינם חוליות של התרחשות ארצית בלבד, אלא חלק 
מאירוע שכבר התרחש בעבר ונועד להתממש באופן מלא בעתיד.62 תפיסת הזמן הנובעת 
מן הפרשנות ההיסטורית הפיגורלית הולמת במידה רבה את מאפייניה הטמפורליים של 
המְממשים  כסימנים  מפורשים  בהווה  קונקרטיים המתרחשים  אירועים  החזרה:  כפיית 
את האירוע הטראומטי או מרמזים אליו, ונתפסים כהמשך ישיר של חוויה שלא תמה, 
אליו.  שמתקרבים  ככל  מתרחק  האופק,  שכמו  עתיד,  בְּ השלמתה  את  המחפשת  חוויה 
הבנת התרחשות ההווה כפרה־פיגורציה של החוויה הטראומטית מובילה לאותה כריכה 
הטראומטי  האירוע  מתפקד  היסטוריים  במונחים  והעתיד.  ההווה  העבר,  של  אופיינית 
כרגע מכונן, המשמש הן כנקודת ייחוס למציאות המתהווה בחייו של פגוע הטראומה והן 

כסימן מתמיד להתרחשויות טראומטית לעתיד לבוא.63
תפיסת הפלישה הפוסט־טראומטית כהפרעה בתפיסת הזמן וההיסטוריה שופכת אור 
תרפויטי  ככלי  שבטבע  המחזורית  ההתחדשות  בייצוגי  גולדברג  שעשתה  השימוש  על 
ביצירתה. רמז ראשון להתפתחות זו ניכר בדברי בבואתה הספרותית רות, הדוברת ברומן 

האפיסטולרי מכתבים מנסיעה מדומה: 

הטבע ממלא אצלי בעת האחרונה את תפקידן של טיפות ולריאן — כשרע לי מאוד ]...[ 

זה היה לפני שנתיים. לבלבו האפרסקים והכלניות ליד הפילוסופֶנוֶג. היוּ כה רבות ולבנות, 

כאילו נשארוּ בין הירק האביבי, ובין גבעולי אשתקד בלים כתמי שלג שעוד לא נמס. ואני 

 Eric Auerbach, “’Figura’”, Scenes from the Drama of European Literature, Minneapolis, 	61
MN: University of Minnesota Press, 1984, pp. 11–76

שם, עמ' 35, 53. "הנבואה הפיגורלית מציעה פרשנות של אירוע גשמי אחד באמצעות אירוע גשמי  	62
אחר; הראשון מייצג את השני, השני מממש את הראשון. שניהם נותרים אירועים היסטוריים; ועם 
זאת בשניהם יש משהו טנטטיבי וחלקי, המחפש השלמה; הם מצביעים האחד על האחר ובו־בזמן 
מצביעים לעבר דבר מה שעתיד לבוא, לקרות, ושיהיה האירוע הממשי, האמיתי, השלם". עמ' 58. 

התרגום שלי, ש"ע.
בתארה את מאפייני התודעה הפוסט־טראומטית כתבה אמיר על אופייהּ הטמפורלי, "שאיננו נחווה  	63
כרצף לינארי אלא כהווה נצחי, בלתי משתנה, שאיננו מקושר לעבר ואיננו מוביל אל עתיד". במקום 
אחר כתבה כי הטראומה נחווית כאילו היא מתרחשת גם כעת, ועשויה לחזור על עצמה תמיד. 
לדברי קלאוס פינק, נפגע הטראומה חש כי מה שהתרחש בעבר עומד להתרחש שוב בכל רגע, 
בשל היעדר יכולתו לתחום את החוויה הטראומטית ולהתחמק ממנה. אמיר, הערה 24 לעיל, עמ' 
 Dana Amir, “The Inner Witness”, International Journal of Psychoanalysis  ;168–167
 93, 4 (2012), pp. 879–896; Klaus Fink, “From Symmetry to Asymmetry”, International

Journal of Psychoanalysis, 70 (1989), pp. 482–483



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















240

יותר לטייל מעל הנהר השקט הזה מאשר לשבת בחדר ולהתבונן במשך  ידעתי, שטוב 

שעות ארוּכות בתנוּעת מחוג השעון.64 

בחדר  ההסתגרות  למול  כאן  מוצבת  המתחדש  האביבי  הטבע  במראות  ההשתקעות 
וההתבוננות בתנועת מחוגי השעון. 

ן", הפותח את ספר הביכורים של  עוֹת־הֶעָשָׁ "טַבְּ האפשרות השנייה מתוארת בשיר 
גולדברג, אך בשיר זה השעון הוא המתבונן: 

הַשָּׁעוֹן מִסְתַּכֵּל בִּי וְאֵינֶנּוּ מַכִּיר

אֶת פָּנַי שֶׁשָּׁקְטוּ מְאֹד. 

גַּבּוֹת מְחוֹגִים מוּרָמוֹת וּתְמֵהוֹת 

שׁוֹאֲלוֹת: "הַאַתְּ הִיא? הַאַתְּ?

הַאִם לֹא רָצִית בְּשִׁנַּיִם קֵהוֹת

לְכַרְסֵם יְגוֹן־מָחֳרָת?"65 

כפי שהבחינה רינה ז'אן ברוך, היפוך התפקידים בשיר בין הדוברת השותקת־דוממת לבין 
השעון, המאופיין בדיבורו־חיותו, מבטא אימה: 

השעון, שתפקידו הרגיל הוא להודיע מה היא השעה ברגע ההווה, מסוגל בשיר זה לדבר 

על העבר ויתר על כן — על העתיד. ]...[ היא נעוצה וכבולה בחדר בעוד השעון משוטט 

על פני הזמנים — עבר, הווה ועתיד.66 

תחושות התקיעות, היעדר המוצא וחוסר האונים של הדוברת בחדרהּ מועצמות ביתר 
שאת כאשר השעון שואל אותה כנוזף אם הייתה זו היא שביקשה "לְכַרְסֵם יְגוֹן־מָחֳרָת" 
יִם קֵהוֹת", שבוודאי לא יִסכנו לכך.  נַּ — לקחת את השליטה על עתידה לידיה באמצעות "שִׁ
את דברי השעון אפשר לראות אפוא כהמחשת אופייה הטמפורלי של הפלישה הפוסט־
טראומטית, ביטוי של פריעת סדר. בהתמודדותה עם הפלישה מחליפה רות את טיפות 
הוולריאן במראות הטבע המתחדש, שבו היא מזהה מסגרת טמפורלית חלופית לזו של 
השעון. דימוי הכלניות הלבנות לכתמי שלג שבקרוב יימסו מדגיש את אופייה הזמני של 
הפריחה האביבית. בצד דימוי זה מוזכרים גם שרידי הצמחים הכמושים שנשרו בסתיו, 

גולדברג, מכתבים מנסיעה מדומה, הערה 38 לעיל, עמ' 30. גם על האופן שבו אולצה לצרוך טיפות  	64
של  הטרגי  הריח  זהו   — ולריאן  "טיפות  האפיסטולרי:  ברומן  גולדברג  מספרת  בילדותה  ולריאן 
ילדותי — דמעות אימא וכר ושׂמיכה על הרצפה באמצע חדר המיטות, וכוס מים הפוכה על השולחן 
ואני באיזו פינה שבחדר —  ומיואשת,  גדולה  ואותו הבקבוק החום והקטן והכפית הרועדת ביד 
מבוהלה רוטטת ובודדה ככלבלב אילם ויודע את הכול — זהו כל מה שאני שותקת עליו". עמ' 54.

לאה גולדברג, טבעות עשן, תל אביב: יחדיו, תרצ"ה, עמ' 1. 	65
ברוך, הערה 33 לעיל, עמ' 272. 	66



241

שי 
ע

בדי המכונים כאן "גבעולי אשתקד", רמיזה לשם שירו הנודע של ביאליק העוסק ביכולתו של 
הפרט להשאיר את העבר מאחור, "לקצץ בנטיעות" ולהתחדש. נראה כי האביב הפועל את 
פעולתו וחולף מסמן כאן את האפשרות לכתוב מחדש את סיפור החיים הפרטי בצורה 
אקטיבית ולהתגבר על כוחו המאיים של השעון, פיגורה המגלמת בעולמה של גולדברג 

את כפיית החזרה.67
המעבר מן הפואטיקה והתמטיקה המוקדמת של טבעות עשן לזו שאפיינה את יצירת 
לטענת  הסתגרות.  או  התכופפות  בריחה,  של  כתוצר  פעם  לא  הוצג  בהמשך  גולדברג 
מירון, החל משירי שיבולת ירוקת העין חתרה גולדברג להימלט "מן המציאותי, החברתי, 
היומיומי, הפגום, הבוגר, הדהוי, אל העל־מציאותי, הטבעי, העולמי, המופלא, הילדותי, 
'בדומייתם ובעוניים' — אל האפיפאניה הזוהרת".68  הצבעוני, הקסום; מראיית הדברים 
יחדיו הארץ־ נדרסה תחת המכבש הפואטי של משוררי חבורת  גולדברג  פי מירון,  על 
ישראלית, ואיבדה את קולה הייחודי לאחר 1935, כשנאלצה "'להגדיל' את קולה הפואטי 
גולדברג  בשירת  והתמטי  הפואטי  השינוי  בתכלית:  שונה  כאן  טענתי  להיעלם".69  או 
כמשוררת  קוראיה.  עם  ייחודי  חוזה  על  וחתמה  עדות,  לשאת  שבחרה  לאחר  התהווה 
שאפה למתן את המתח שבין אופיין הסכיזמטי של ההתרחשויות הפוליטיות המאיימות 
על  להתגבר  ביקשה  בשירתה  הליניארי.  ההיסטורי  הרצף  לבין  בשלהי שנות השלושים 
כוחה הפרשני של החוויה המכוננת הטראומטית, ולהטמיע את השבר המיתי במסגרת 
הזמן המעגלית־הנצחית שבעולם הטבע. האופי הטמפורלי של פריעת הסדר הטראומטית 
בשירת  המחזורית  ההתחדשות  ייצוגי  שקנו  המרכזי  המקום  את  רבה  במידה  מסביר 
גולדברג בפרוץ מלחמת העולם השנייה. השינוי שחל ביצירתה במחצית השנייה של שנות 
השלושים נעשה מתוך בחירה מודעת, לא היה זה ניסיון הימלטות או כניעה לקו הפואטי 

דוגמאות אחרות לשימוש שעשתה המשוררת בהתבוננות בטבע ככלי תרפויטי אנו מוצאים ביומנה.  	67
ב־24 בספטמבר 1939, בעת שהותה בבית המרפא בזיכרון יעקב זמן קצר לאחר פרוץ המלחמה, 
כתבה: "טיולים בודדים, יחס של תשומת לב לטבע. רצון לצייר. ]...[ ביער מעלַי הציפורים. צר לי 
שאינני יודעת את שמותיהן. עובר ערבי על סוס אצילי. זה יפה להפליא. אינני רוצה לחשוב על 
השיבה העירה. את המלחמה אני מסלקת מתוך ההכרה. רק הגן הגדול והיער, כל זמן שאפשר. 
]...[ ובעולם מלחמה — לא טוב לי. מאוד לא טוב". הציפורים שממעל, הערבי וסוסו האצילי, הגן 
הגדול והיער, כולם מוצבים כאן מול העיר המקושרת להוויית המלחמה שממנה ביקשה המשוררת 

להימלט. גולדברג, הערה 18 לעיל, עמ' 265–266. וראו גם, הירשפלד, הערה 6 לעיל, 145–147. 
מירון, הערה 33 לעיל, עמ' 330. לדברי מירון, עם הגעתה לפלשתינה בשנות השלושים של המאה  	68
העשרים זנחה גולדברג את הזיקה המקורית שלה למשוררים העבריים שפעלו בתפוצות, ויתרה 
והגודל", בהשפעת שירתם  "הבינה  בפואטיקה של  אותו  והמירה  ביצירתה,  לחולין"  "האומץ  על 

שלונסקי ואלתרמן. עמ' 330–338, 385–386.
שם, עמ' 338. על השפעת כוכבים בחוץ על ייצוגי המרחבים הפתוחים בשירת גולדברג ראו גם,  	69
הפתוח  המרחב  ייצוגי  של  ייחודם  על  אעמוד  בהמשך   .47–46 עמ'  לעיל,   13 הערה  גורדינסקי, 
בשירת גולדברג בשירת הדור. אורי ש' כהן עמד על היחס השונה ביצירת גולדברג )לעומת אלתרמן 
כהן,  ש'  אורי  הציבורי.  ולתפקידו  למציאות  האומן  של  לגישתו  להיסטוריה,  בעיקר(  ושלונסקי 
"האפשרות של גולדברג ואסכולת שלונסקי־אלתרמן", אות: כתב עת לספרות ולתיאוריה 6 )סתיו 

2016(, במיוחד עמ' 28.



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















242

לתת  וביקשה  נחשונית  בעמדה  התייצבה  גולדברג  לאה  ושלונסקי.  אלתרמן  שירת  של 
בשירתה מענה לאימת הזמן — ולאפשר לה ולקוראיה צמיחה מחודשת.70 

החליפי והחולף71

תרפויטי.  שירי  מודל  לפתח  גולדברג  החלה  השנייה  העולם  מלחמת  פרוץ  עם  כאמור, 
בשלב זה הציבה את המחזוריות שבטבע ובאורח החיים המסורתי והכפרי במרכז העולם 
המיוצג בשירתה, ושאלה על היחס שבין המעגלי והמתמשך לבין הזמני, הקטוע והחולף. 
ה", מביכורי שירתה בתקופת המלחמה,  דוגמה ראשונה לכך נראית במחזור "אֶת הַבֹּקֶר הַזֶּ

שראה אור ב־25 בינואר 1940:

א

טָן, הַכּוֹרֵעַ אֶת הַבּקֶֹר הַזֶּה, הַקָּ

רְוָר הַהוֹזֶה לְהֵי הַפַּ שִׁ בְּ

אֶת הַבּקֶֹר הַזֶּה עִם סוּסָיו,

י הֶחָלָב —  עִם כַּדֵּ

נִכְאֵי עֲגָלָה וְשִׁירֶיהָ — 

כַּח, אַל תִּשְׁ

כַּח אֶת הַבּקֶֹר הַזֶּה —  אַל תִּשְׁ

אִם הָיָה בּוֹ אַף הֵד, אַף קֹמֶץ שֶׁל אֵפֶר

י אֶמֶשׁ — אַף קְטֹן הַהֵדִים מִנִּ

פֶר ית־הַסֵּ עֲמוּסֵי יַלְקוּטִים מוּל חוֹמַת בֵּ

לַחַשׁ דִּבְּרוּ יְלָדִים. בְּ

המושג "צמיחה פוסט־טראומטית" )posttraumatic growth(, הלקוח מן השיח הטיפולי, עניינו  	70
האפשרות של שינוי חיובי בחייהם של נפגעי טראומה בעקבות התמודדותם עם המשבר. הצמיחה 
הפוסט־טראומטית באה לידי ביטוי, למשל, בהערכה רבה יותר לחיים, בשיפור בתחושת המסוגלות 
העצמית ובהעשרת החיים הרוחניים. כפי שאראה להלן, בשירתה התרפויטית של גולדברג משנות 
קוראיה.  ושל  שלה  פוסט־טראומטית  לצמיחה  הזדמנות  גם  אלא  מזור,  רק  לא  ניכר  המלחמה 
 Lawrence G. Calhoun and Richard G. ,לסקירה ולהרחבה על המושג והתפתחותו במחקר ראו
 Tedeschi (eds.), Handbook of Posttraumatic Growth: Research and Practice, Mahwah,

NJ: Lawrence Erlbaum Associates, 2006
 ,“Interchangeable” אני משתמש פה במילה "חליפי" בהוראה המקבילה לזו של המילה האנגלית 	71
כל מה שאפשר להחליפו, להבדיל ממה שאין לו תמורה — הבר־חלוף, הזמני והייחודי. מינוח זו 
מבוסס על בן־עמי שרפשטיין ורפאל ספן, מלון אנגלי–עברי, בן עמי שרפשטיין )עורך(, תל אביב: 

דביר, 1961.



243

שי 
ע

בדי ב

בְּעֵינֵי הַסּוּסָה חַלּוֹנוֹ שֶׁל בַּיִת:

חַר עָמוּם וְזָהִיר, כְּפוֹר הַשַּׁ

יִת, שֵׂיבָה יְרֻקָּה שֶל עֲנַף הַזַּ

נְעוּרִים עַתִּיקִים שֶל עִיר.

יהָ, נִכְאֵי עֲגָלָה רְצוּצָה וְכַדֶּ

מוֹ אֵם; הַסּוּסָה בַּיְּשָׁנִית כְּ

מַוְרִידָה הָעִיר בִּנְשִׁימַת יְלָדֶיהָ — 

כֵּם. בּקֶֹר הַשְׁ נִים בַּ יְשֵׁ

ג

בָן, לֵילוֹתַי הָרְחוֹקִים, זֶה גְבוּלְכֶם הַלָּ

אוֹר —  צוּרָה בָּ חוֹמַתְכֶם הַבְּ

בָן, לֵילוֹתַי הָרְחוֹקִים, זֶה מוֹתְכֶם הַלָּ

ל יִזְכֹּר. כֹּה קָרוֹב, כְּנֵר שֶׁ

ים, ךְ נִגְמָרִים מֶרְחַקִּ י שֶׁכָּ לוּ יָדַעְתִּ

כָּךְ! אֱלֹהַי, לוּ יָדַעְתִּי שֶׁ

טָן וְהָרַךְ וֶת הַזֶּה הַקָּ אֶת הַמָּ

אֶת הַבּקֶֹר הַזֶּה
כַּח.72 אַל תִּשְׁ

אף שמכותרת מחזור השירים ומן השימוש בדאיקט "הזה" משתמעת התמקדות בבוקר 
אחד ספציפי, תיאורי הבוקר אינם מכילים כל התרחשות חד־פעמית או קונקרטית. הבוקר 
שאר  הוא פיגורה המחדדת את הניגוד שבין החליפי והחולף בעולם המיוצג: מחד גיסא, כִּ

חלקי היום, הוא מתוחם בזמן וחולף, ומאידך גיסא, הוא חוזר וזורח שוב ושוב לנצח. 
של  ההלחם  רְוָר".  הַפַּ לְהֵי  שִׁ "בְּ המואנש  הבוקר  "כּוֹרֵעַ"  המחזור  של  הראשון  בשירו 
תיאור הזמן )"שלהי"( עם תיאור מקום ההתרחשות )"הפרבר"( מצריך הנמקה. עקב דמיון 
בצירוף  הראשונה  במילה  השימוש  מרפרר  ו"שולי"  "שלהי"  המילים  בין  וסמנטי  צלילי 
הסמיכות גם להוראתה של השנייה — והרי בשני המקרים מדובר בהימצאות בקצה או 
בסוף, שכן הפרבר עצמו ממוקם בשולי העיר. הדהוד צלילי וסמנטי זה מאייך את הפרבר 
לא רק כשולי, אלא גם כפיגורה המצויה בערוב ימיה )אפשר, משום שהוא עומד להיבלע 
במרחב האורבני(, ומכך מתבררת גם הצגתו כ"הוֹזֶה". אל הבוקר והפרבר מצורפים בבית 
הראשון עוד כמה אובייקטים המאפיינים את העולם המיוצג: הסוסים, כדי החלב והעגלה 

לאה  חייה.  בימי  גולדברג  של  שירתה  בספרי  כונס  ולא  הצעיר  השומר  בעיתון  הופיע  המחזור  	72
גולדברג, "את הבקר הזה", כתבים, כרך ג, תל אביב: ספרית פועלים, 1972, עמ' 156–158. 



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















244

— השייכים כולם הן למרחב הטרום־מודרני והן לשעת הבוקר )והופעת עגלתו של החלבן 
שלא  הבדוי  מנמענהּ  הדוברת  בבקשת  הבית,  בהמשך  זה(.  בעולם  הבוקר  מסימני  היא 
לשכוח את כל אלה, מתברר כי אופיו הכפרי של הפרבר עומד להשתנות באותה המהירות 
שבה שעת הבוקר חולפת. אך לעומת הסוסים וכדי החלב, המייצגים את הפן החומרי של 
ציוויליזציה הולכת ונעלמת, העגלה מייצגת את הפן הרוחני־תרבותי שלה, שהרי במקום 

כדי חלב היא מכילה שירים )ובמובן זה אינה "עגלה ריקה"(. 
מן הקריאה בבית הראשון בשיר עולה כי גולדברג מבקשת להקים אנדרטה לעולם 
רְוָר" בבית  לְהֵי הַפַּ כפרי הולך ונעלם. אך לעומת הוויית הקיטוע והאחרית שבתיאור "שִׁ
באמצעות  המיוצג,  שבעולם  ולהמשכיות  לרציפות  דווקא  רומז  השני  הבית  הראשון, 
התייחסות לפן הטמפורלי שלו. אזכור שארית האתמול שנותרה בבוקר זה, גם אם רק 
ר־החלוף )ליל אמש(  י אֶמֶשׁ", מצביעה על הזיקה שלו לעבר. כך מוצג בַּ כהד או כקומץ "מִנִּ
זו גוברת בחציו השני של  ר־תחליף או חליפי — חלק ממערכת מחזורית. מגמה  גם כבַּ
הבית, בהצגת ילדים "עֲמוּסֵי יַלְקוּטִים" המתלחשים מול חומת בית הספר. לילדים הללו 

יש עתיד, ואף שגם הם בני־חלוף, ביחס לבוקר הם מייצגים המשכיות ארוכת טווח. 
ובַניגוד שבין הכפרי  והזקן לבין הצעיר והרענן  השיר השני דן בניגוד שבין העתיק 
לבין האורבני, באמצעות צמד זיווגים אוקסימורוניים — השׂיבה הירוקה של ענף הזית 
ונעוריה העתיקים של העיר. בתיאור הצבע הירוק של עלי עץ הזית כשיער שׂיבה נכרכים 
יחדיו צמיחה ורעננות עם זִקנה )ומכאן הבחירה בעץ הזית, שתוחלת חייו עולה על אלף 
יקִים" כמה פירושים אפשריים: ראשית, אפשר לראות  שנים(. ואילו לַביטוי "נְעוּרִים עַתִּ
אפשר  ושנית,  בעתיקותה,  לנצח  צעירה  שנותרה  הבשילה,  שלא  עיר  המתואר  בפרבר 
"נעוריו"  שהרי  לאורבני,  ה"עתיק"  הפרבר  הפיכת  תהליך  של  המחשה  בביטוי  למצוא 
משקפים מצב ביניים של התבגרות. במישור ההתרחשות מציג ביתו הראשון של השיר 
השני במחזור את זריחת הבוקר על הסוסה בתיאור התמונה המשתקפת בעיניה, וביתו 
השני מציג את מראה העגלה, הכדים והילדים )שנזכרו בשיר הראשון( לאור אותה זריחה. 
ימַת יְלָדֶיהָ". הזיקה בין  נְשִׁ בעליית השמש נצבעים עלי עץ הזית בירוק והעִיר מוורידה "בִּ
צבע השמיים בשעת הזריחה ליחסה האימהי של העיר לילדים מצטרף להצגת הסוסה 
מוֹ אֵם" מן הטור הקודם. על פי הצטברות החומרים במבנה העומק של השיר  נִית כְּ שָׁ יְּ ה"בַּ
השני ניכר שעליית הבוקר בפרבר מקושרת לזהירות ולעמימות, לאימהוּת ולביישנות — 
ולהסמקת האֵם לנוכח נשימת ילדיה הישנים באור ראשון. כך נכרכת בשיר השני העדינות 
האימהית עם זריחת הבוקר על הפרבר, עץ הזית, הסוסה והעגלה, והעדינות הזאת מוצבת 

מול ההתחדשות האורבנית המזוהה עם הקיטוע והאחרית. 
פנייה  לטובת  הפרבר  על  הבוקר  זריחת  של  האידילי  התיאור  נזנח  השלישי  בשיר 
מלאת פאתוס של הדוברת אל לילות אמש שחלפו. בבית הראשון בשיר, בתיאור האור 
הלילות  שיוך  כשבר:  ביניהם  המעבר  מוגדר  והלילה,  היום  בין  החוצצת  בצורה  כחומה 
לדוברת בפנייתה אליהם )"לֵילוֹתַי"( ותיאורם כרחוקים וגוססים ובד בבד כקרובים אליה 
יִזְכֹּר" — סמל לקִרבה רוחנית לנוכח נתק גשמי( מבטאים געגוע למה  ל  שֶׁ נֵר  )"כְּ מאוד 
שחלף ומדגישים את הקטיעה הכרוכה במעבר מלילה ליום. לעומת זאת, בתיאור עלות 
האור כמוֹת הליל נכרכים הקרוב ברחוק, החיים במוות והשבר במחזוריות. זאת ועוד: 



245

שי 
ע

בדי געגוע הדוברת אל לילות רבים, תיאור המדגיש את היותם בני חלוף, משכך את הצער 
על אובדנם, שהרי כל לילה הומר בלילה שבא אחריו. בבית האחרון של השיר השלישי 
שלא  בקריאה  לאלוהיה  הדוברת  בפניית  שאת,  ביתר  הלירי  הפאתוס  מועצם  במחזור 
לשכוח את שחלף ונגמר. בהצגת המוות כקטן ורך הוא מקושר למסגרות הרפרור של ילדי 
בית הספר מן השיר הראשון ושל העדינות האימהית מן השיר השני. לבסוף, בשלושת 
הטורים האחרונים בשיר השלישי מזוהה מותם של הלילות במפורש עם עליית הבוקר: 
ח". המרת הלילות בבוקר מדגישה  כַּ ה / אַל תִשְׁ טָן וְהָרַךְ / אֶת הַבֹּקֶר הַזֶּ ה הַקָּ וֶת הַזֶּ "אֶת הַמָּ
את האופי המחזורי של התחלפות ימים בלילות. ההכרה בהתחלפות המחזורית של לילות 
וימים חותרת תחת הפאתוס של הדוברת, המתחננת לפני האל שיזכור את כל שחלף, שכן 

ברור מתוכן הפנייה כי לכל מה שנגמר או נקטע בעולם יש תמורה. 
ניכר כי המאפיינים המרחביים והטמפורליים הייחודיים של העולם המיוצג במחזור 
ה" הם המאפשרים את הטמעת החולף בחליפי, השבר במחזוריות.  הַזֶּ הַבֹּקֶר  שירי "אֶת 
כפי שאראה להלן, ההתמקדות בהווי החיים הכפרי והעדפת ההרגל על כל היוצא מגדרו 
הזמן,  מאפייני  לה.  זר  העלילתי  שהמתח  כשם  גולדברג  של  המלחמה  בשירת  רוֹוחים 
המקום והנרטיב הללו הם מסימניה הידועים של האידיליה, ועל כן אפנה להגדרתו של 
מצומצמים  האידילי  העולם  גבולות  בכטין  לדברי  האידילי.73  לכרונוטופ  בכטין  מיכאיל 
חיי  רצף  זאת,  עם  אחרים.  ממקומות  במנותק  עצמאי,  באופן  מתקיים  והוא  וברורים, 
הדורות בעולם תָחום זה עשוי להיות בלתי מוגבל במשכו. החיבור של חיי הדורות למקום 
אחד מדגיש את אחדותם, וכן את אחדות החיים בכלל. בכטין סבר כי תפיסה טמפורלית 
שבו  החברה  בהתפתחות  טרום־מעמדי  חקלאי  שלב  היצרני",  "הזמן  של  שריד  היא  זו 
הכיליון והמוות הפרטיים נתפסו כזריעה והוטמעו בצמיחה הקולקטיבית שבטבע, וטען 
כי חיי הטבע והחיים האנושיים מתמזגים בו בשל אותה הישנות מחזורית, המגבילה את 

הכוונת הזמן קדימה.74 

מיכאיל בכטין, צורות הזמן והכרונוטופ ברומן: מסה על פואטיקה היסטורית, מרוסית: דינה מרקון,  	73
אור יהודה ובאר שבע: כנרת זמורה־ביתן דביר ומכון הקשרים, 2007. על הכרונוטופ האידילי ראו 
"מכיוון שהדראמה  יוסף האפרתי:  כתב  לעלילה  יחסה של הסוגה האידילית  על   .163–152 עמ' 
באה לבטא אספקטים מסוימים של ריתמוס החיים האנושיים, הרי העלילה, שחלקיה קשורים זה 
בזה בקשרים של מוקדם ומאוחר, ובקשרים של סיבה ותוצאה, היא יסוד ההולם אותה ביותר. 
האידיליה, לעומת זאת, אינה באה לבטא פעולה המתפתחת בכיוון מסוים, אלא הווי־חיים, שבו 
המייחדות  הצורות  אותן  לכל  באידיליה  מקום  שאין  מכאן   ]...[ משנית.  חשיבות  לתמורות  יש 
חשיבות לאירוע מסוים, המדגישות את חדפעמיותם של דברים או המעדיפות עלילה על הווי". 
יוסף האפרתי, האידיליה של טשרניחובסקי, מרחביה: ספרית פועלים, 1971, עמ' 38. על הזיקה 

של יצירת גולדברג לאידיליה ראו גם, גורדינסקי, הערה 13 לעיל, עמ' 96.
על "הזמן היצרני" ראו, בכטין, שם, עמ' 135–139. אריאל הירשפלד זיהה בשירתה של גולדברג זיקה  	74
לאידיאל השירה הנאיבית של פרידריך שילר בשל האופן שבו מוצגים בה אלמנטים וסיטואציות 
מעולם הטבע ומן הציוויליזציה הכפרית, שאינה מודרנית־אורבנית. אך אף כי הבחנה זו תורמת 
של  ותודעתו  עולמו  בצמצום  ממוקדת  שילר  של  הגדרתו  גולדברג,  של  המלחמה  שירת  לאפיון 
המשורר הנאיבי בלבד. כפי שיודגם להלן, ההמשגה המקיפה של מיכאיל בכטין, הכוללת גם עיסוק 
 ;138 עמ'  לעיל,   6 הערה  הירשפלד,  עדיפה.  המיוצג,  בעולם  ומרחביים  טמפורליים  באלמנטים 
על שירה נאיווית וסנטימנטאליסטית: על הנשגב, מגרמנית: דוד ארן, תל אביב:  פרידריך שילר, 

ספרית פועלים והקיבוץ המאוחד, 1985.



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















246

כידוע, חיבורו של בכטין על הכרונוטופ, אף שנכתב בשנים 1937–1938 )מעט לפני 
שירתה התרפויטית של גולדברג(, ראה אור רק כעבור יותר משלושה עשורים. ובכל זאת, 
הגדרת המשוררת לייצוגי התמזגות האדם בטבע בספרה מ־1959 אחדות האדם והיקום 
ביצירת טולסטוי נושאת דמיון רב לזו של הכרונוטופ האידילי. בדבריה מצביעה גולדברג 

גם על התועלת שניתן להפיק מאפשרות טמפורלית זו בעידן הקיצוניות:

טולסטוי  של  לדידו  אפשרית  אדם,  חיי  של  שלבים  בשני  יותר,  נכון  או,  מקרים,  בשני 

הרמוניה גמורה בין הגוף והנפש. האחד הוא — בעולם הפרימיטיבי, הקרוב לצורות־חיים 

ראשוניות, שאיננו מקולקל על־ידי הציביליזאציה, באדם החי את חייו כדרך שחי ומתקיים 

 ]...[ ביותר:  הגבוה  הוא  ההרמוניה  אפשרית  שבו  השני  השלב   ]...[ הכלב.  האיל,  העץ, 

בשלב זה מגיעים גבוריו של טולסטוי )ואף טולסטוי עצמו כיוצרם( לאותה נקודת השיא 

של החיים, שהיא האחדות הגמורה בין האדם והיקום ]...[. תחושתם היא תחושת האינסוף 

שבחיים, בקוסמוס, בחזרה הנצחית וההתחדשות הנצחית של כל הבריאה. האדם הוא קטן 

מאוד, כמעט אפסי בתוך הטבע. אין לו מוֹתר על הבהמה, אף לא על עץ או גבעול־הדשא 

שכן עליו חלים כל החוקים החלים על כל דבר בן־חלוף עלי אדמות. ]...[ אך יודע הוא גם 

חלק מן הטבע, שבהיותו משהו בתוך היקום — כמו ענן, כמו רוח, כמו רגב־ שבהיותו 

אדמה, הוא גם חלק מן הבלתי חולף. ]...[ העיקר הוא בזה, שבכלל העולם, בחיי האדם 

ובטבע, לעולם אין מוות, תמיד ישנו המשך, תמיד ישנה התחדשות החיים, החזרה הנצחית. 

בכל  האדירה,  עצמתן  בכל  עלינו  הבאות  הפורענויות  כל  הגדולות,  הקאטאסטרופות  כל 

ערכן האיום בחיי הפרט והחברה, הלא כל אחת מהן, היא, על אף הכל, איננה אלא אחת 
האפיזודות בעולם זה שבו אנו חיים, בתוך המוות והחיים המתחדשים יום־יום.75

דברי גולדברג על יצירת טולסטוי חושפים את מודעותה העמוקה לפוטנציאל התרפויטי 
של הכרונוטופ האידילי, שבו מוצג אדם "שאיננו מקולקל על ידי הציביליזציה", המשתלב 
באופן כמעט מלא בטבע וזוכה ב"תחושת האין־סוף שבחיים, בקוסמוס, בחזרה הנצחית 
וההתחדשות הנצחית של כל הבריאה"; אדם אשר "אין לו מוֹתר על הבהמה, אף לא על עץ 
או גבעול־הדשא", ודווקא בשל כך הוא מודע להיותו "גם חלק מן הבלתי־חולף". התפיסה 
כי "בטבע, לעולם אין מוות, תמיד ישנו המשך, תמיד ישנה התחדשות החיים", מצביעה 
פי קווי המִתאר של הכרונוטופ האידילי. הצבת  על תכלית עיצובו של עולם שירי על 
פרטי המציאות המאיימים במסגרת זמן החושפת את מוגבלותם ואת יחסיותם מפחיתה 
את כוחם הפרשני — כך השיר יכול להיות ל"בית המגן על האדם מפני הברד".76 במובן 

 .13–10 עמ'  תשי"ט,  מאגנס,  ירושלים:  טולסטוי,  ביצירת  והיקום  האדם  אחדות  גולדברג,  לאה  	75
ההדגשות במקור. 

גולדברג, הערה 9 לעיל, עמ' 9. ההשלמה עם המשך הקצר של חיי האדם ועם מקומו המוגבל במארג  	76
החיים המתאפשרת במסגרת תפיסת הזמן המחזורית שבאידיליה עומדת מול התפיסה ההיסטורית 
שהאירוע  מכיוון  אולמן  חנה  לטענת  לאל.  האדם  בין  ליחסים  יתר  חשיבות  המקנה  הפיגורלית 
הטראומטי קונה לעצמו מעמד מיתי בחוויה ומנותק מתחומי המציאות, הביוגרפיה וההיסטוריה, 
ההחלמה מטראומה מצריכה חיבור מחודש לתחומים אלה, וזה יכול להיעשות באמצעות הקניית 



247

שי 
ע

בדי אחר, בהצבת המחזוריות שבטבע במרכז שירתה ביצעה גולדברג אקט פרפורמטיבי — היא 
הציגה את מסלולם של מעגלי החזרה העולמיים שמהם לא יחמוק כל בן בשר. ואומנם, 
ה" אפשר לראות  גם במחזוריות ובהתחלפות היום והלילה שבמחזור שירי "אֶת הַבֹּקֶר הַזֶּ
גילום של חוויית הסובייקט הפוסט־טראומטי, הלכוד במעגלי החזרה. הפרפורמנס של 
כפיית החזרה, הבא לידי ביטוי בייצוגי ההתחדשות המחזורית שבטבע, מספק לסובייקט 
הפוסט־טראומטי הזדמנות לחוות את החזרתיות שבעולם מתוך עמדה של שליטה, ובכך 
מאפשר לו מוצא מ"קללת הפרה־פיגורציה".77 השירה התרפויטית שהציגה גולדברג לאחר 
משום  האידילי  והמקום  הזמן  מאפייני  על  אפוא  יוסדה  השנייה  העולם  מלחמת  פרוץ 
ששירה זו מכוונת להטמיע את החולף בחליפי, את המקוטע והשבור במחזורי, ובד בבד 

לגלם את מאפייניה הטמפורליים של הפרעת הסדר הטראומטית.

רִיחָה"  הכרונוטופ האידילי והדיאלקטיקה במחזור שירי "עַל הַפְּ

ה" נמנעה גולדברג מפרסום שירה.  בחודשים שלאחר הופעת מחזור שירי "אֶת הַבֹּקֶר הַזֶּ
רִיחָה" החלה לכתוב, ככל הנראה, במחצית השנייה של שנת  הַפְּ את שירי המחזור "עַל 
1940, והם ראו אור בשנת 78.1941 בחודשים אלה הגיעה גרמניה הנאצית לשיא כוחה: 
במאי 1940 נכבשו צרפת, בלגיה והולנד, ועד סוף השנה חלשו מדינות הציר על כל מערב 
אירופה ועל רוב מזרחה, והיטלר היה לאיש החזק בעולם. על רקע ההתרחשויות הללו 
בולטת עוד יותר ייחודיות המהלך השירי שגולדברג בחרה בו בכתיבת מחזור הטרצינות, 
שהוקדש למשורר אברהם בן־יצחק. כאן בא לידי ביטוי מלא אותו ה"אומץ לחולין" שדרשה 
קלאסיות  ותֵמות  לצורות  גולדברג  של  פנייתה  מ־1938.  הנודעת  במסתה  הסופרים  מן 
התפיסה  פי  ועל  במחקר,  נידונה  העשרים  המאה  של  הארבעים  משנות  החל  בשירתה 

 Chana Ullman, .גודל סופי לאירוע שיאפשר למקמו במסגרת של הקשר ביוגרפי והיסטורי מוגבל
 “Introduction to Panel: Dissociation, Enactment and Collective Trauma: The Role of

Psychoanalysis”, Psychoanalytic Dialogues 24, 4 (2014), pp. 441–443
מתוך  החזרה  אלמנט  של  כתרגול  החזרה  כפיית  כנגד  העיבוד  של  פעולתו  את  תיאר  קפרה  לה  	77
"תיאורי  גולדברג  מעלה  בשיריה  כי  טענה  רוטנברג  יעל  ביקורתית.  ומחשבה  שליטה  של  מידה 
היא  חוויה טראומטית".  וייצוגים של  אזכורים  ילדות תמימים של מציאות שגרתית, המשלבים 
ראתה בכך אמצעי לחוות מחדש את הטראומה מעמדה של שליטה ומעורבות רגשית וטענה כי 
 Dominick LaCapra, ."השירים מציגים בו־בזמן את היומיום ואת הטראומה ואת הפער ביניהם"
 Representing the Holocaust: History, Theory, Trauma, Ithaca and London: Cornell

University Press, 1994, p. 209. רוטנברג, הערה 33 לעיל, עמ' 55.
לאה גולדברג, "על הפריחה: טרצינות", אברהם שלונסקי )עורך(, 6 פרקי שירה, מרחביה: הקיבוץ  	78
הארצי השומר הצעיר, 1941, עמ' 59–67. מחזור השירים הזה פורסם לראשונה בצד יצירותיהם של 
רפאל אליעז, יוכבד בת מרים, נתן אלתרמן, אלכסנדר פן ואברהם שלונסקי, שהיה גם עורך הקובץ. 
אומנם לא צוינה בספר שנת הפרסום, אך ידוע כי חלקה של גולדברג היה מוכן כבר בנובמבר 1940. 
לימפּסֶסט",  לתיארוך הפרסום ראו, גדעון טיקוצקי, "ספר שיריה של לאה גולדברג על הפריחה כפָּ
מגרסה  לקוחים  המחזור  משירי  הציטוטים  כל  37ה7.  עמ'   ,)2011(  18 בספרות  למחקר  דפים 
ראשונה זו של השירים )גולדברג ערכה שינויים קלים במחזור בטרם פורסם בשנית כחלק מספרה 

על הפריחה(. 



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















248

הרווחת, גולדברג עשתה זאת בניסיון להעלות באוב את האידיאלים ההומניסטיים, כדי 
להתגונן מפני אימת הזמן.79 אין ספק כי אלמנט החזרה המובנה בצורות שיריות אלה, 
וכמותו השתייכותן למסורת ארוכת שנים, סיפקו לגולדברג אפשרות לקיים את "הערכים 
האמיתיים של החיים".80 בכל הנוגע לצורת הטרצינה טענה גולדברג בהרצאותיה על דנטה 
כי היא מבטאת "לא רק מאגיה שבמספר שלוש אלא גם זו שבהרגשת האין־סוף",81 אך כפי 
שנטען כאן, האפקט של תחושת האין־סוף יכול לשמש לא רק כהיפוכה של הוויית השבר, 
אלא גם כגילום החזרה הפוסט־טראומטית. על המודעות העמוקה של גולדברג לתפקידים 

השונים שממלאות הצורות הקלאסיות בשירה אפשר ללמוד מדבריה: 

יש לי הרגשה שדווקא בתקופות, שבהן חושש האדם מהתפוררות הוא מבקש להיאחז 

בצורות קבועות, מסורתיות, בקווים ברורים. אחת הדוגמאות הבולטות לכך הוא בודלר, 

שבעולמו המתפורר, העולה באש, הקפיד כל־כך על צורות קלאסיות, כאילו שימשו לו 

לסייע  לה  אסור  התפוררות,  שמבטאה  זו  גם  האמנות,  התהום.  ובין  בינו  שגדר  מעקה, 
להתפוררות. להיפך, עליה לשמש לה סייג.82

בא  אכן  וקבועות  מסורתיות  בצורות  גולדברג  שעשתה  השימוש  כי  עולה  הדברים  מן 
לגונן על נפשה מפני התהום בתקופות קשות וכי לדידה, מתפקיד האומנות למנוע את 

ההתפוררות בחיי האדם, אף כי לעיתים היא דווקא מציגה את אותה התפוררות.
ענת ויסמן ראתה בדיאלוגיות ובדיאלקטיקה את מאפייני היסוד ביצירתה של גולדברג, 
צונן לרוח  ובין מזג משכילי  יום־יומיות לחגיגיות  בין  ניגוד  כי שירתה מקיימת  וטענה 
הרומנטיקה. לדידה, "האומץ לחולין" הוא ביטוי של "שאיפה לסינתזה ומשקף חוויה של 
אי־הכרעה אינהרנטית, של 'הבהוב דיאלקטי' כמצב הכרחי, מתמיד וכואב".83 את ההבהוב 
שבין  הניגוד  נידון  שבו  רִיחָה",  הַפְּ "עַל  במחזור  בקריאתי  אני  גם  אציג  הזה  הדיאלקטי 
השבר והקטיעה לבין שלמות והשלמה. תחילה אבחן את שני השירים הראשונים במחזור, 

המממשים באופן מלא את התכלית התרפויטית: 

גולדברג  פני המתפרץ אצל  ריבנר, שראה את העדפת המבוקר על  כך טוביה  לראשונה כתב על  	79
זה כמנגנון הגנה  ופירש את שימושה בצורת הטרצינה במחזור  כביטוי לרצון להישאר בשליטה, 
שביקשה לייצר בשירתה. ריבנר, הערה 43 לעיל, עמ' 17, 106–107. לדוגמאות אחרות ראו, למשל: 
חמוטל בר־יוסף, "'על הפריחה'", רות קרטוּן־בלום וענת ויסמן )עורכות(, פגישות עם משוררת, 
תל אביב: ספרית פועלים, 2000, עמ' 102–104; עפרה יגלין, אולי מבט אחר: קלאסיות מודרנית 

ומודרניזם קלאסי בשירת לאה גולדברג, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 2002, עמ' 41. 
גולדברג, הערה 9 לעיל, עמ' 9. ההדגשה במקור.  	80

גולדברג, מצוטטת אצל בר־יוסף, הערה 79 לעיל, עמ' 103. 	81
גולדברג, מצוטטת אצל יגלין, הערה 79 לעיל, עמ' 41. 	82

ענת ויסמן, "מהו 'אומץ לחולין'? לאה גולדברג וטעמו של מושג", בקורת ופרשנות: כתב–עת בין– 	83
תחומי לחקר ספרות ותרבות 45 )2017(, עמ' 159. 



249

שי 
ע

בדי א

ר הָיְתָה בִּן־לָיִל, פְּרִיחַת הַקִּיקָיוֹן אֲשֶׁ

שָׁנִי כָּבֵד וָחַם בִּשְׁחוֹר עֲלֵי קְטִיפָה.

דֵר שֶל תַּיִל. עֶנֶת אֶל גָּ שְׂדֵרָה נִשְׁ

ר רָגְעוּ לַעֲיֵפָה הַצֹּאן אֲשֶׁ

כֵלֶת הָרוֹגֶשֶׁת חוֹזְרוֹת אֶל הַדִּירִים, הַתְּ

תֵפָהּ. הִצְנִיחָה עָב צְחוֹרָה מֵעַל כְּ

ד, כָּל זֶה יאֹבַד אֵי־אָז כְּאוֹר נִשְׁבָּר בָּאֶשֶׁ

כָּל זֶה יָקוּם לָעַד בְּרֵיחַ בַּר וּדְמִי.

א שֶׁ וּבַשְּׁקִיעָה אָדםֹ וְרַךְ הַדֶּ

כְּאִילּוּ הוּא צָמַח מִשֶּׁקֶט שֶׁל דָּמִי.

סמל  הוא  עין  כהרף  וקמל  הצומח  הקיקיון  שבו  יונה,  לספר  באלוזיה  נפתח  זה  שיר 
שלב  את  השיר  בפתיחת  לתאר  בחרה  גולדברג  בר־חלוף.84  דבר  לכל  וסימן  הארעיות 
ר  יקָיוֹן אֲשֶׁ רִיחַת הַקִּ הלבלוב במחזור החיים של הצמח, ואזכרה רק חלק מן הפסוק )"פְּ
ן־לָיִל"( — אותו החלק המדגיש את עוצמת הצמיחה וההתחדשות. על כל פנים,  הָיְתָה בִּ
לשימוש באינטרטקסט מספר יונה נלווית גם משמעות אחרת — בדומה לגולדברג, יונה 
סירב לקבל על עצמו את תפקיד הנביא וביקש לברוח מן האל, לחמוק מצו המציאות 
ולוותר על שליחותו, משום שביקש לגונן על עצמו. בצד הקיקיון מכיל העולם המיוצג 
בשיר את השדרה ואת גדר התיל, את הכבשים השבות אל הדיר, את העננים ואת תכלת 
השמיים. כל פריטי הקטלוג הזה מוצגים בבית השלישי של השיר הן כזמניים, בהכרזה 
ל זֶה יָקוּם לָעַד". כך נכרכים  ל זֶה יֹאבַד אֵי־אָז", והן כנצחיים, בהכרזה העוקבת כי "כָּ "כָּ
חלק  רק  הוא  המוות  הקיקיון.  של  ובקמילתו  בצמיחתו  המהירות  וקמילתם  צמיחתם 

ממחזור החיים וכל הפריטים הנזכרים בשיר הם בני־חלוף אך גם בני־תחליף.85
מחזור עם  בַּ האֵימה, המקושרת  לראשונה  מופיעה  בשיר  בשתי השורות האחרונות 
האופי הארעי והסינגולרי של חיי האדם. תהיית הדובר על צבעו האדום של הדשא ועצם 
האימאז' של הדם הזורם המצמיח אותו מרפררים לקול דמו של הבל הזועק מן האדמה. 
במילה  פרסונלי  כדובר  הדובר השירי  בזיהוי  האפקט הדרמטי של שורות אלה מתחזק 
החותמת את השיר, המחַוור כי ישנו אדם המתבונן בקיקיון ובכבשים, בשדרה ובעננים, 
הפריטים  כלל  כי  הרושם  נוצר  וכך  בארעיותו,  לקיקיון  דומה  זה  אדם  בדשא.  ולבסוף 
החליפיים שבעולם המיוצג מתקיימים מדמו של האדם בר־החלוף. אך מכיוון שדם הדובר 

ן־לַיְלָה הָיָה וּבִן־לַיְלָה אָבַד". יונה ד 10. בִּ על צמח הקיקיון נאמר "שֶׁ 	84
רִיחָה" מדגים את האפשרות  חמוטל בר־יוסף כתבה, אולי בהשפעת שיר זה, כי מחזור שירי "עַל הַפְּ 	85
הבלתי אפשרית של ויטאליות בתוך — ולמרות — שקיעה, זִקנה ומוות. הערה 79 לעיל, עמ' 103.



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















250

עוד יצמיח דשא, אפשר שהאדם יצטרף למחזוריות שבטבע ויהפוך חלק ממנו. לבסוף, 
האפקט האידילי גובר על האיכות המאיימת והמורבידית בשיר, בשל אופייה ההרגלי של 
ההתרחשות והיעדר הדרמה: הקיקיון פורח והכבשים רוגעות לעייפה, השמיים בהירים 
הדם  בחריזת  הכול  על  נסוך  והשקט  אדומה,  והשקיעה  רך  הדשא  צחורים,  והעננים 

והדממה המבריחה את השיר — העולם נוהג כמנהגו. 
השיר המממש את הכרונוטופ האידילי בצורתו הצרופה הוא השיר השני במחזור, שבו 

מוצגת תמונה שלמה של חיים כפריים בלא כל איום או הפרעה: 

ב

זֶפֶת. זְקֵנָה. כְּחוּלַת־עֵינַיִם וְנִשְׁ

עֲטֶרֶת קוֹמָתָהּ — שֵׂיבָה וָסֵבֶל.

עֲרֵי הָרֶפֶת מַכְסִיף הַדְּלִי. מִשַּׁ

דָּשֵׁן וְרַעֲנָן עוֹלֶה הַהֶבֶל.

עָמְקוּ מְאֹד יָדֶיהָ הַחוֹלְבוֹת

נִים שְׁקֵטִים יאֹחְזוּ בַּחֶבֶל(. )כַּךְ סַפָּ

רוֹת. וּבקֶֹר לֹא־עָבוֹת. כְּנִיעַת פָּ

ה מֵעַל לַלֹּבֶן הַשׁוֹפֵעַ. אִשָּׁ

וְאוֹר־חוּלִין. וְסוֹד קַדְמוּת עָבתֹ.

שָׁפֶיהָ. וּבַעֲלַת־הָאוֹב עֲלֵי כְּ

השיר ממוקד בפעילותה ההרגלית של חולבת זקנה ששערה לבן, חייה למודי סבל ועורה 
דרמטית.  חד־פעמית  התרחשות  ולא  הווי  תמונת  מוצגת  כאן  גם  הימים.  מעמל  שזוף 
ההשוואה לספנים השקטים וכניעתן של הפרות לידיה החולבות מצביעות על מיומנותה 
והחלב  הבוקר  מוצבים  והבוטחת שלה  מול המומחיות השקטה  הזקנה במלאכתה.  של 
הטרי )תזונת היונק, על הלובן הראשוני וההבל הדָשֶן והשופע שלה(, המעמידים שדה 
רפרור נוסף, הממוקד ברעננות ובהתחדשות דווקא. היונק והשׂב, החדש והישן, משמשים 
בעולם המיוצג בשיר בערבוביה ומדגישים את המקצב המחזורי־מונוטוני של אורח החיים 
החקלאי. בבית האחרון מוצג אור הבוקר כאור של חולין, ובהופעתה של בעלת האוב "עֲלֵי 
עָבֹת". בעלות אוב ומכשפות מקיימות  קַדְמוּת  פֶיהָ" אף נמצא הפתרון לחידת "סוֹד  שָׁ כְּ
פרקטיקות של תקשור עם המתים )העלאה באוב(, המנכיחות את התמשכות הקיום גם 
לאחר המוות. סיגור השיר בהנכחת התמשכות הקיום חותם את העולם המיוצג כאידילי 

ושלם, הרגלי והרמטי לחלוטין, עולם בלא שברים. 
אולם לעומת שני השירים הראשונים במחזור )ושני השירים הבאים בו(, שקריאתם 
מציגה מימוש מלא של הכרונוטופ האידילי, בחמשת שיריו האחרונים מומרת האמונה 



251

שי 
ע

בדי תחילה  בהרבה.86  ומלנכולית  מורבידית  עולם  בתפיסת  שבעולם  ובפריחה  בהמשכיות 
רִיחָה": אקרא בשיר החמישי, יוצא הדופן המובהק בין כל שירי "עַל הַפְּ

ה

בוֹת הָלְכוּ! זִמְזֵם בְּלִי הֶרֶף אֵיךְ רַכָּ

סּוּף־פַּסִּים בְּזֵכֶר מוֹלָדוֹת, כִּ

ל חֶרֶב. ק שֶׁ ּ שִׁכְשׁוּךְ שֶׁל מַיִם וּמַשָׁ

יל עֵינַיִם בּוֹדְדוֹת נָגְעוּ בַּלֵּ

שֶׁל הַנּוֹסְעִים הַמּוּבָלִים אֵי־אָנָה.

צֵל־עֲנָפִים, חַשְׁמַל וַחֲרָדוֹת

ת־הַדֶּרֶךְ רָנָה. חוֹר־חַלּוֹן. תְּפִילַּ בִּשְׁ

הוּ סִפֵּר בְּקוֹל נָשׁוּב וּמִישֶׁ

נָּה... עַל בֵּן, עַל בַּיִת הַצּוֹפֶה הַגַּ

בוֹת הִפְלִיגוּ לִבְלִי שׁוּב. אֵיךְ רַכָּ

שיר זה שובר בחדות את תחושת הרצף במחזור, משום שאין בו כל אלמנטים מחזוריים, 
משום שאינו עוסק ביחסים שבין חיים ומוות, ובעיקר משום שהוא מציג תנועה עלילתית 
ליניארית, חד־כיוונית, וכמיהה שאינה נענית לשוב למרחב ביתי. ההתרחשות המתוארת 
בשיר קונקרטית: סיטואציה של עקירה מבית, ואימת המציאות נחשפת בו באופן ישיר. 
נראה כי גולדברג מתייצבת לעדות ומביאה לעיני הקוראים את סיפור העקירה והגירוש 
שלה מביתה במהלך מלחמת העולם הראשונה. בבית הראשון מוצגת עזיבת הבית עם 
ושכשוך מימי  ותמטית בחוש השמיעה — שאון הרכבת על פסיה  התמקדות מצלולית 
את  מאייך  מנדנהּ  החרב  שליפת  וצליל  המסע,  צלילי  את  מאזכרים  הנחצים  הנחלים 
ל  כְשׁוּךְ שֶׁ ים", "שִׁ סִּ סּוּף־פַּ העזיבה כגירוש ועקירה )ברקע גם מזמזם המצלול, הקושר "כִּ
חֶרֶב"(. בבית השני והשלישי מוצגת חוויית ההיעקרות של הנוסעים  ל  שֶׁ ק  ּ "וּמַשָׁ מַיִם" 
ברכבת  לרגע  נפגשות  הבודדות  עיניהם   — וקול  תמונה  של  פרגמנטים  בכמה  החרדים 

בשיר השלישי במחזור, כמו בשני קודמיו, מעוצבים המרחב, הזמן והסיטואציה בעיקר בהתאם  	86
לכרונוטופ האידילי. במרכזו שור עייף המוביל בערוב ימיו יבול לגורן, והמציאות הכפרית המתוארת 
בשני השירים  יותר מאשר  באופן מפורש הרבה  כאן  נוכח  אומנם המוות  ומחזורית.  הרגלית  בו 
הקודמים, אך עניינו של השיר בהמשכיות ולא בקטיעה. הדברים נכונים גם לשיר הרביעי, שבו 
מתוארת חזרתו של עדר כבשים מן השדה לדיר. אומנם כאן לראשונה במחזור משמש אלמנט ישן 
נֵסִיּוֹת"  הַכְּ י  )מאובנותה של ירושלים( כייצוג של מוות, אך בחתימתו מתוארת התעוררות "רָאשֵׁ
במנזריהם לקול הכבשים העולות מן העמק ולנוכח אזכור דמותו של ישו. התעוררות זו מרמזת על 
תחיית המתים, ובכך גובר גם כאן הרושם האידילי. הדגשת הקשר בין האנושי לבר־החלוף והאופן 
שבו אוחזים המוות וסכנת ההתאבנות בבני האדם הופכים שיר זה למעין תחנת מעבר לחלקו השני 

של המחזור. לדיון מלא בשירי המחזור ראו, עבדי, הערת הפתיחה לעיל, עמ' 41–51. 



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















252

בעודם מובלים "אֵי־אָנָה", קול תפילת הדרך מבטא תקווה וחשש, ומישהו מצהיר כי עוד 
ישוב לביתו ויתאחד עם בית ובן. בשורה החותמת את השיר, המעלה את השאלה על 
דבר "הפלגת" הרכבות לבלי שוב בנוסח השגור ממגילת איכה, מתברר כי תקוותו נכזבת. 
סיום זה של השיר מטעים את הגעגוע אל ההוויה שלפני רגעי האימה ואל העולם של 
אתמול.87 גם נושא השיר וגם הניסיון להתמקד בו בתיאור החוויה של אימה ואובדן על 
סמך פרגמנטים המחברים תמונות וצלילים, שניהם מצביעים על כך שגולדברג התייצבה 
כאן שוב על דוכן העדים, ושהלכה בדרך פואטית שנמנעה ממנה מאז פרסום "אָבִיב אֶחָד". 
הטרצינות  ארבע  בין  כטריז  אותו המשוררת  המחזור שמה  באמצע  הזה  השיר  בהצבת 
אופיין  שעל  האחרונות,  הטרצינות  ארבע  לבין  והתרפויטיות,  האידיליות  הראשונות, 

הנבדל אעמוד בהמשך.
רִיחָה" בריאיון משנת 1959:  כך תיארה גולדברג את תהליך כתיבת מחזור שירי "עַל הַפְּ

תרגמתי שיר של הופמנסתל הכתוב בצורת טרצינה ]...[ ואמרתי בלבי: הצורה נראית לי 

מסובכת במקצת ודורשת מאמץ מסוים; אני לא הייתי רוצה לכתוב שיר בצורה כזאת. 

כעבור כמה זמן נסעתי באוטובוס מתל אביב לחדרה. בדרך פרח הקיקיון, והפעם התחילו 

להסתדר בראשי שורות. כשהגעתי למושבה חדרה, רשמתי אותן ואז נוכחתי שזאת הייתה 

טרצינה. אחרי זה באו יתר השירים שבקובץ.88 

המתחלפת  המגמה  בהבנת  לסייע  יכולה  שלה  ההשראה  מקור  על  המשוררת  עדות 
במהלך שירי המחזור. השיר שתרגמה, "על החולף" להוגו פון הופמנסתל, פורסם כחלק 
הראשונים  הטרצטים  בשני   89.)“Über Vergänglichkeit”( זה  בשם  טרצינות  ממחזור 
בשירו של המשורר האוסטרי מתוארת זרימת הזמן המהירה, המביאה להשתנות עולמית 
וסובייקטיבית בלתי פוסקת וגורמת להתפוררות האני. האדם המקונן על השתנותו כהרף 
עין נותר מנוכר לעצמו, לכוד במצב קיומי שאפשר להגדירו כטרגדיה הרקליטית. לעומת 
זאת, בטרצט השלישי ובשורה החותמת את השיר, בתיאור הזיקה של נפש הדובר לאבות־
אבותיו, המגמה מתהפכת, שכן הזיקה הזאת מקיימת המשכיות ויציבות המספקות מידה 
גם  אפוא  מקוימת  להמשכיות  מִקטיעה  התנועה  הקיומית.  הארעיות  לנוכח  נחמה  של 
רִיחָה" — אך בהיפוך הסדר. הדברים מתיישבים עם טענת ויסמן  הַפְּ במחזור שירי "עַל 
בדבר התפיסה הדיאלקטית שניסחה גולדברג במסתה "האומץ לחולין", המחייבת תנועה 
הכרונוטופ  של  המושלם  ההרמוני  במעגל  להסתפק  מאפשרת  ואינה  קוטב  אל  מקוטב 

הידיעות על גירושם של רבים מיהודי הרייך השלישי ושל כמעט כל יהודי פולין הכבושה מבתיהם  	87
התייחסה  זה  שבשיר  אפשר  כן  על   .1940 שנת  מראשית  לארץ  לזרום  החלו  בגטאות  וריכוזם 

גולדברג באופן ישיר וקונקרטי לאירועי הזמן, והפרה את הבטחתה מ"על אותו הנושא עצמו".
גולדברג, מצוטטת אצל טיקוצקי, הערה 78 לעיל, עמ' 43–44.  	88

הוגו פון הופמנסתל, "על החולף", טוביה ריבנר )עורך(, קולות רחוקים וקרובים: תרגומי שירה,  	89
ב־1922,  הופיע  זה  מחזור   .136 עמ'   ,1975 פועלים,  ספרית  אביב:  תל  גולדברג,  לאה  מגרמנית: 
רִיחָה" עמד לראשונה  הַפְּ ובמקור נכללו בו ארבעה שירים. על היחס בינו לבין שירי מחזור "עַל 

ריבנר )הערה 43 לעיל, עמ' 109–110(.



253

שי 
ע

בדי האידילי.90 יצירה מורכבת זו נעה על הציר שבין עולם תם ושלם, שבו לכל מה שנגמר 
יותר, המשקפת מודעות לסינגולריות של  יש תמורה, לבין הצגה מורבידית ומלנכולית 
חיי האדם וצער על אובדנם. מכיוון שרוב שירי המחזור מכילים אלמנטים השייכים לכל 
דיכוטומיה, לא ייעשה צדק בשיוך בינארי שלהם לאחד הקטבים. לפיכך אני ממקם  צד בַּ
רומן  הדומיננטה של  מושג  באמצעות  להלן  אותם  ואאפיין  ציר,  על  המחזור  שירי  את 

יאקובסון.91

רִיחָה" הדומיננטה האידילית והדומיננטה המורבידית במחזור שירי "עַל הַפְּ

במסתה "הערות לאסתטיקה של הסימבוליזם" השוותה גולדברג בין משוררי הרומנטיקה 
בשני  ה"תהום"  מושג  שתופס  השונה  המקום  את  והדגישה  הסימבוליזם,  למשוררי 
הזרמים.92 לדבריה, ברומנטיקה הקורא אומנם נמשך אל התהום, אך הוא תמיד חש חובה 
בשירה  ואילו  ראשו;  שמעל  השמיים  מנצחיות  ולהתפעל  מחדש  ממנה  לעלות  לעצמו 
הסימבוליסטית התהום מובילה אל האין ואין ממנה דרך חזרה. בשני הזרמים, הסבירה, 
שמור מקום להערצת היפה, אך לעומת הרומנטיקן, המעמיד את היופי ככוח הגואל מן 
התהום, הסימבוליסט מתפתה אחר היופי החושני של הצלילה אליה. גדעון טיקוצקי עמד 
על כך שבדיאלוג בין בן־יצחק וגולדברג מילאה היא את תפקיד הרומנטיקנית והוא את 
תפקיד הסימבוליסט המלנכולי, והביא כדוגמה לכך מקרה שבו ביקשה גולדברג להסיח 
את דעתו של בן־יצחק החולה בעזרת תיאור מרהיב של יפי פריחת עץ יקרינדה שראתה 

בדרכה אליו: 

אולם  הפריחה,  מיפי  והתפעל  האלה  הדברים  למשמע  תחילה  חייך  השחפני  בן־יצחק 

נורא: ככל אשר תגדל  אז לבשו פניו לפתע צורה של סבל גדול והוא הפטיר: "כן, זה 

הפריחה, כן תגדל גם הקמילה שאחריה".93 

רִיחָה" הוקדש לבן־יצחק, ובשיריו השישי והשביעי מנהלת גולדברג דיאלוג  המחזור "עַל הַפְּ
עם שירתו, מתארת את תווי דמותו מתוך הערצה גלויה ומרמזת לאופי הרומנטי שביקשה 
לשוות ליחסיהם.94 בקריאתי בשיר השישי )ולאחר מכן בשירים השמיני והתשיעי( אעמוד 

ויסמן, הערה 83 לעיל. 	90
רומאן יאקובסון, "בלשנות ופּוֹאֶטיקה" מרוסית: מולי מלצר, הספרות: רבעון למדע הספרות ב, 2  	91

)ינואר 1970(, עמ' 276.
בספרות  וטעמים  בחינות  וּמֵעֵברֶ:  מִדוֹר  הסימבוליזם",  של  לאסתטיקה  "הערות  גולדברג,  לאה  	92

כללית, תל אביב: ספרית פועלים, ]1961[ 1977, עמ' 61–78. 
לאה גולדברג, פגישה עם משורר, תל אביב: ספרית פועלים, 2009, עמ' 15.  	93

בשל  השאר  בין  גולדברג,  עם  וביחסיו  בן־יצחק  של  בדמותו  כעוסק  לרוב  נקרא  השביעי  השיר  	94
ע  הַנָּ אֶחָד  ה  "אַתָּ וזקופת קומה, אינדיבידואל המתואר במילים:  פניית הדוברת לדמות מתבודדת 
רֶת". תיאורים אלה מתיישבים עם האופן שבו תיארה גולדברג  ה זָקוּף מוּל נֹגַהּ וְצַמֶּ עוֹלִים. / אַתָּ מִשְׁ בַּ
צירופים  חמישה  איתרה  בר־יוסף  כן,  כמו  עם משורר.  פגישות  ובממואר  ביומניה  בן־יצחק  את 



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















254

כולו,  המחזור  בהקשר  גם  לקוראו  יש  לבן־יצחק  אהבה  כמנחת  קריאתו  שבצד  כך  על 
כלומר כשיר העוסק בעימות שבין המשכיות לקטיעה: 

ו

נוּ. אֲפֵלַת גַּנֵּ לִבְלוּב רוֹגֵשׁ בַּ

ה: לִחְיוֹת! כְּלֵיל־מִיתָה הוּא מִתְאַוֶּ

דָּמִים וּצְחוֹר שׁוֹקְעִים בְּתוֹךְ עֵינֵינוּ.

אֵימָה וְלַהַט בִּנְשִׁימַת חַיּוֹת.

הַר הַזָּחוֹחַ. צוֹנֵן וְקַל הַסַּ

בָרִים עֵרִים כְּפוּלֵי־דְמוּיוֹת. וְהַדְּ

יחוֹחַ. ם וּבַנִּ יל בַּדָּ וְחַי הַלֵּ

בְּמָוֶת זֶה וּבַתְּשוּקָה הַזּאֹת.

וְכָל הַכּוֹכָבִים יוֹרְדִים לִפְרוֹחַ

ת יָדֶיךָ הַהוֹזוֹת. בְּדוּמִיַּ

השיר נקרא לרוב כשיר אהבה בשל מה שנראה כפנייה ישירה של הדוברת אל האהוב. אך 
אף שעל פי רוב, השימוש של גולדברג בגוף ראשון רבים נשמר בשירתה לציון צמד אוהבים 
רִיחָה", כפי שהראה טיקוצקי, מופיעה התיבה גם  )"אנחנו" כאני ואתה(, במחזור "עַל הַפְּ
בהוראת הקולקטיב שהדוברת שייכת אליו )"אנחנו" כבני הדור(.95 אם נִראה בקול הדובר 
כנהוג  סמלי,  למדמה  האוהבים  זוג  של  המפגש  סיטואציית  תהיה  הדור  בני  של  ייצוג 
בשירה הסימבוליסטית, ונושא השיר יהיה למאבק בין החיים והמוות. בקריאה כזו יהיו 
הדברים הערים, כפולי הדמויות, לפיגורות המייצגות את הנבילה והפריחה, ובמרכז השיר 
יעמוד המאבק בין המשכיות וקטיעה, מחזוריות ושבר. שלא כמו בשירים הפותחים את 
המחזור, את הטון בשיר הזה מכתיבה ההתבשמות מן השקיעה בתהום וחגיגת האפשרות 
ימַת חַיּוֹת", מוות ותשוקה נכרכים זה בזה  נְשִׁ המלנכולית — ה"אֵימָה" שוכנת בצד "לַהַט בִּ
בחגיגה מורבידית המערבת ארוס בתנטוס. הטמעת הפריחה בנבילה באה לידי ביטוי גם 
בתיאור הפיגורה המרכזית בשיר — הלילה, "לֵיל־מִיתָה" בבית הראשון ולילה חי ופורח 
בניחוחו בבית השלישי. חשוב להדגיש כי שתי הקריאות האפשריות בשיר אינן מוציאות 
זו את זו, ומן הקריאה שלהלן בשירים השמיני והתשיעי יתברר כי גולדברג קיימה בכל 

השלושה את האפשרות לקריאה כפולה. 

בשירים ו ו־ז המאזכרים את שירת בן־יצחק. בר־יוסף, הערה 79 לעיל, עמ' 112. לקריאה צמודה 
בשיר ז ראו עמ' 98–102.

טיקוצקי, הערה 78 לעיל, עמ' 43.  	95



255

שי 
ע

בדי כאמור, גם את השיר השמיני במחזור אפשר לקרוא הן כהצגה נוספת של יחסיהם 
הפורחים־נובלים של גולדברג ובן־יצחק והן כשיר שבמרכזו ההבחנה בין האופי הזמני 
והחד־פעמי של חיי האדם לבין ההמשכיות העונתית האופיינית לעולם הטבע. שלא כמו 
בשירים שבחלקו הראשון של המחזור, כאן מגורשים בני האדם ממארג החיים, נפלטים 
נוּ הגּוֹסֵס נָבִיאָה / אֶל  ממחזורי הקיום הנצחיים ושואלים בייאוש ובהתרסה: "אֵיךְ אֶת לִבֵּ
הֵעָלוֹת הָאוֹר?" לנוכח קיומם הנצחי של הקשת, אור הבוקר ומראה השקיעה,  יוֹם חָדָש בְּ
קובל מרה הדובר בגוף ראשון רבים בשיר, ובשורות החותמות אותו אף מרמז על האימה 
זוּלֵי־חֲלוֹם, עֵדֵי  חַד / גְּ ועל הקרע שהיא מייצרת בין האדם לטבע: "וְרַק אֲנַחְנוּ, הֲלוּמֵי הַפַּ
נֵזֶר־אֲבֵלוּת אֱלֵי קְבוּרָה". בני האדם שנתמלאו  א אֶת אַדְמָתֵנוּ הַפּוֹרַחַת // כְּ ָ בְעֵרָה, / נִשּׂ הַתַּ
על  ככתר  לקבורה  הפורחת  האדמה  את  נושאים  בְעֵרָה"  לַ"תַּ עדים  שהיו  לאחר  אימה 
ראשם. מנהג האבלות היהודי מקבל בחתימת השיר משמעות חדשה: כאן ישמש ביטוי 
לפרֵדה מן הטבע ולא לשיבה אליו. ולבסוף, המחזוריות שבטבע ממלאת בשיר זה תפקיד 
שלילי — במקום לספק לאדם נחמה היא מנכיחה את סופיוּתו. ואף שעל פי תובנה זו 
נראה כי תכלית המחזור להפך בסופו את המגמה האידילית, האופיינית לחלקו הראשון, 

בשיר האחרון במחזור חל היפוך שני במגמה, וניכר מעבר זהיר מנבילה לפריחה: 

ט

חוֹר פָּרוּעַ. כּוֹכָב נָטוּשׁ אֶחָד בִּשְׁ

ים גּוֹאִים יֵאוּשׁ. ם. גַּלִּ וְקוֹל הַיָּ

מִדְבָּר שָׁחוֹר מוּל מִשְׁבָּרִים וָרוּחַ.

הָאֲפֵלוֹת הֵגִיחוּ — גּוּשׁ אֶל גּוּשׁ.

ע בִּילֵל הַמַּיִם.  וְלֵיל־שְׁחָקִים יִגַּ

וְרַק כּוֹכָב אֶחָד, כּוֹכָב נָטוּשׁ, 

מַיִם, ּ שָׁ לַּ ן יָרקֹ וָרַךְ שֶׁ נִצָּ

נִצּוֹץ־לִבְלוּב, כָּרוֹז שֶל חֲלוֹמוֹת: 

אוּלַי מֵעַל לַגֹּבַהּ בָּאַפְסַיִם 

הֵנֵץ, הֵנֵץ אֲבִיב הָעוֹלָמוֹת.

בדומה לשלושת השירים הקודמים לו, גם השיר הזה נענה לשתי קריאות שונות. אם נרצה 
לראות בכוכב הירוק המבשר על בואו של "אֲבִיב הָעוֹלָמוֹת" פיגורה הקשורה לתקוותה של 
גולדברג כי אברהם בן־יצחק ייענה לה, יהיה השיר על תקווה להשבת חיבה מצד האהוב. 
אחר.  רושם  מעלה  חיות  דמויות  הנעדר  בשיר  המיוצג  בעולם  התמקדות  זאת,  לעומת 
בבחינת פרטי הנוף המתוארים נראה כי ההוויה המתוארת כאן היא רִיק קודר — חושך 
גדול, אין־סופי כמעט, וגלי ייאוש גואים מקיפים את הכוכב הבודד. מחד גיסא, תמונת 
הנוף המכוסה בעלטה חצייהּ דוממת וחצייהּ גועשת נראית כייצוג של עולם התוהו, סימן 



לאה גולדברג בעידן הקיצוני


















ת: פו


אטיקה של החלמה בימי מלחמהו



















256

לוויתור על החיפוש אחר תכלית ומשמעות לנוכח ההכרה בשלטון הארעיות בחיי האדם. 
מאידך גיסא, על רקע העלטה בולט עוד יותר נצנוצו של הכוכב הקטן, המוצג הן כניצן 
רוֹז שֶל חֲלוֹמוֹת", סמל להתחדשות תקוותו של  ירוק, סימן של ראשית צמיחה, והן כ"כָּ
האדם בעולם. אומנם הניצן הוא האלמנט החי היחיד המופיע בשיר, וגם חיוּת זו היא רק 
מטפורה לכוכב מנצנץ. ואין ספק, הסיכוי ללבלוב מוצג כאן בזהירות מרבית: אור הכוכב 
ורק  אַפְסַיִם";  "בָּ האפשרי,  ביותר  הנמוך  בגובה  זורח  הוא  מ"נִיצוֹץ־לִבְלוּב";  יותר  אינו 
"אוּלַי" מבשר על בוא אביב. ובכל זאת, סיום השיר והמחזור כולו בתקווה לחזות בביאת 
"אֲבִיב הָעוֹלָמוֹת" חותרת תחת האיכות המורבידית השלטת בחלקו השני של המחזור. 
נצנוץ התקווה הנזכר רק בטרצט השלישי ומגיע למימושו המלא בשתי המילים האחרונות 
ניצחון החיים על המוות  לעבר המחזוריות —  כולו  כף מאזני המחזור  בשיר מטה את 

וניצחון ההמשכיות על השבר; לעבר הפריחה. 
רִיחָה" חושפת שתי מגמות תמטיות מנוגדות  לסיכום, הקריאה במחזור שירי "עַל הַפְּ
ותנועת מטוטלת דיאלקטית בין הקטבים המתרחשת במהלך השירים וביניהם: הדומיננטה 
רִיחָה". הדומיננטה האידילית  האידילית והדומיננטה המורבידית של מחזור שירי "עַל הַפְּ
המורבידית  הדומיננטה  ואילו  שבעולם;  והנצחיות  המחזוריות  בהדגשת  מאופיינת 
משקפת איכויות סימבוליסטיות )בדגש על האופן שבו ראתה גולדברג את הסימבוליזם(, 
והיעדר  הארעיות  לנוכח תחושת  במלנכוליה  והתבוססות  בייאוש  לשקיעה  כהתמכרות 
התכלית. תנועת המטוטלת מקוטב אל קוטב הנוצרת מעצם הקריאה ברצף שירי המחזור 
הוויית  את  המשוררת  הציגה  כך  לייאוש.  תקווה  בין  ההתנדנדות  חוויית  את  משחזרת 

האימה של מי שאתרע מזלו לחיות בעידן הקיצוניות, וניסתה בד בבד לספק לה מזור. 
הקריאה שהצעתי בשלושה מחזורי שירים בולטים שכתבה גולדברג — "אָבִיב אֶחָד", 
רִיחָה" — חושפת את המהלך התרפויטי שיזמה בשירתה מסוף  ה" ו"עַל הַפְּ "אֶת הַבֹּקֶר הַזֶּ
שנות השלושים של המאה העשרים. לאחר פרסום המחזור "אָבִיב אֶחָד" נמנעה גולדברג 
כן  לעשות  הוסיפה  )אך  בשירתה  ההפגן  ביטויי  ומהצגת  עדות  מנשיאת  רבה  במידה 
בפרוזה(. מכאן ואילך כתבה שירה שנועדה להתמודד עם העוצמה הפרשנית של החוויה 
המעגלית־ הזמן  במסגרת  שהולידה  השבר  את  ולהטמיע  בחייה  הטראומטית  המכוננת 
לאחר  השירית  ביצירתה  שהתגלה  והתמטי  הפואטי  המפנה  הטבע.  שבעולם  הנצחית 
תקופת טבעות עשן אינו משקף אפוא ניסיון להימלט מן המציאות ההיסטורית בת הזמן 
לעולמות הקסם, הטבע והילדות, ואינו מבטא כניעה לדומיננטיות של שירת שלונסקי 
רִיחָה", שכתבה  הַפְּ ה" ו"עַל  הַזֶּ הַבֹּקֶר  ואלתרמן כפי שטען מירון. במחזורי השירים "אֶת 
לאחר פרוץ המלחמה, הציגה גולדברג מהלך פואטי ייחודי שיוסד על מה שנודע לימים 
האופי  עם  להתמודד  בניסיון  לחליפי  החולף  שבין  ביחס  ודנה  האידילי",  כ"כרונוטופ 
יצירה תרפויטית  הטמפורלי של פריעת הסדר הטראומטית ולספק מזור לאימת הזמן. 
נמנע של האדם הפרטי עם ההיסטוריה  לנוכח מפגשו הבלתי  לרבים  נחוצה  הייתה  זו 
גולדברג לקיים במלואן את ההתחייבויות הפואטיות  יכלה  במאה העשרים. לבסוף לא 
שקיבלה על עצמה בפרוץ המלחמה — לאזור אומץ לחולין ולכתוב שירה המגוננת על 
ואומנם, בשירת המלחמה שכתבה  בלי לבטא את האימה שבה.  האדם מפני המציאות 
המשוררת מתגלים פני יאנוס של תופעת החזרה — התקווה להתחדשות עתידית במחזורי 



257

שי 
ע

בדי הצמיחה והנבילה הטבעיים מופיעה בצד האימה שבכפיית החזרה. הטמעת החולף בחליפי 
והמרת המקוטע והשבור במחזורי מתקיימות בצד ייצוגיה הטמפורליים של הפרעת הסדר 
מצטיינת  השנייה  העולם  מלחמת  בשנות  גולדברג  לאה  שכתבה  השירה  הטראומטית. 
בתנועה דיאלקטית בין צמיחה לנבילה ובין המשכיות לקטיעה ושבר, בצד כמיהה ליום 

אַפְסַיִם // הֵנֵץ, הֵנֵץ אֲבִיב הָעוֹלָמוֹת". המיוחל שבו תגלה כי "מֵעַל לַגֹּבַהּ בָּ

המרכז האקדמי לוינסקי־וינגייט




