
9

ילידיות ואלימות בשירת שנות החמישים והשישים

חנן חבֶר

]א[

שירה של דליה רביקוביץ "קרני חטין" נדפס לראשונה בעתון מעריב ב־11 במרץ 1966. 
השיר מציג את ההתיישבות הצלבנית בארץ ישראל ואת הקמתה של ממלכת ירושלים 
כאלגוריה להתיישבות הציונית, שכקודמתה עתידה גם היא להתברר כהתיישבות ארעית. 
יהיה  משמעות האנלוגיה שטווה שירה של רביקוביץ היא שגורל ההתיישבות הציונית 
דומה לגורלה של התיישבות הצלבנים, שהובסו בקרב בקרני חיטין בידי הצבא המוסלמי 
בפיקודו של ס'לאח א־דין, ב־4 ביולי 1187. בעקבות ניצחונם כבשו המוסלמים מחדש 
את כל שטחה של ממלכת ירושלים, שמאז הלכה ודעכה עד לסופה, כמאה שנים לאחר 
מכן. משמעותה הגלויה של האנלוגיה היא שכך יובסו גם הציונים בידי כוחות צבאיים 
מוסלמיים. סיטואציית הדיבור המבנה את נקודת המבט ב"קרני חטין" היא שיר עברי 
הרואה אור בעיתון עברי במדינת ישראל הריבונית לפני מלחמת 1967, והאנלוגיה הטוויה 
בשיר היא בין העליות הציוניות במאה ה־19 וה־20 לבין מסעם של הצלבנים לפלשתינה 

במאה ה־12:

עִם בּקֶֹר צָפוּ בַּיָם סְפִינוֹת מְשֻׁנוֹת 

חַרְטוֹם וְיַרְכָתַיִם בְּטַעַם קַדְמוֹנִי

בַּמֵאָה הַ־12 הִפְלִיגוּ אֹרְחוֹת צַלְבָּנִים

מְלָכִים וְעֵרֶב רָב.

תֵּבוֹת שֶׁל זָהָב וָשֹׁד הִתְגוֹלְלוּ בַּנְמַלִים

אֳנִיוֹת שֶׁל זָהָב

רְצִיפִים שֶׁל זָהָב

]...[

פַּחַד אֵין מְצָרִים נָפַל עַל הַכַּפְרִיִים 

אֶת בְּנוֹתֵיהֶם לָקְחוּ מֵהֶם

נְכָדִים כְּחוּלֵי עַיִן הוֹלִידוּ לָהֶם



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






10

בְּחֶרְפָּה,
לֹא חָסוּ עַל כְּבוֹדָם.1

נרטיב המסע מעוצב בשיר כסיפור הגירתו הנקלית של עֵרב רב, האספסוף שחבר לעם 
ישראל ביציאת מצרים ושבחטאיו החטיא את עם ישראל במדבר. את מעמדם של מלכי 
המדינות שמהן יצאו אורחות הצלבנים משווה השיר למעמדו של הערב רב, כלומר מי 
שאזרחותו וריבונותו מפוקפקות. מסעם של הצלבנים כרוך באלימותם המינית משולחת 
רסן כלפי הבנות הילידיות ובפחד שהטילו על הכפריים שנקרו בדרכם. הצלבנים שלקחו 
חוּלֵי עַיִן". את ההדר של הגירת הצלבנים  את בנותיהם הולידו לכפריים בחרפה "נְכָדִים כְּ
מָלִים" —  מְחֻשְׁ — "סְפִינוֹת דַקוֹת צַוָאר הִפְלִיגוּ לְמִצְרַיִם / עַל עַכּוֹ עָלוּ הַגְדוּדִים הַיָפִים כִּ

מאפיין השיר באמצעות הרושם העז שהותירו על יוצאי חלציהם הממזרים המקומיים: 

הַרְבֵּה מִבְצָרִים בָּנוּ

מִגְדְלֵי צַלָפִים וְחוֹמוֹת בַּזֶלֶת.

מְאֹד הִשְׁתָּאוּ לָהֶם בַּכְּפָרִים

מַמְזְרֵיהֶם שֶׁגָדְלוּ.

האנלוגיה מקבלת כאן תפנית מיוחדת. לכאורה, בין אונס בנות הכפריים בידי הצלבנים 
לבין קשריהם של הציונים עם בני הארץ פעורה תהום. בניגוד לצלבנים, שלא בחלו במגע 
עם בנות הכפריים, הציונות אסרה כל מגע עם בני הארץ; הם בגדר טאבו פוליטי חמור, 
ועצם קיומם מנוגד בתכלית לאקסיומה הבלתי מעורערת של עקרון ההפרדה הציוני — 
המכתיב לא רק איסור על נישואים מעורבים, אלא הפרדה עקרונית וכוללת, מרחבית, 
קריאתו  אך  המקומיים.  הפלסטינים  לבין  הציונים  היהודים  בין  ומטריאלית,  סמלית 
האלגורית של השיר מאפשרת לזהות בו אנלוגיה בין האלימות המינית שנקטו הצלבנים 
כלפי בנות הילידים המקומיים לבין האלימות שנקטה ההגירה הציונית לארץ ישראל כלפי 
ילידי המקום. כפיגורה, המסמנת דבר אחד באמצעות מסמן של השונה ממנו, מיוסדת 
האלגוריה על המנגנון המכני והמלאכותי שאליו התייחס גתה כשקבע כי היא "אולי שנוּנה 
שיוצר  האלגורית  האנלוגיה  מרכיבי  ואכן,  וקוֹנוונציוֹנלית".2  רטוֹרית  לרוב  אך  וחריפה, 
השיר בין מסעי הצלב להגירה הציונית מערערים את לכידותה הסמנטית, שכן האנלוגיה 
הזאת מכילה גם את היפוכה של אקסיומת ההפרדה הציונית בין יהודים לערבים. בכך 

הופכת אלגוריוּת השיר למרידה; לערעור יציבותה ותוקפה של הזהות הציונית.
רביקוביץ חושף את המלאכותיות  הציונים בשירה של  ייצוגם האלגורי של צאצאי 
ילידים מקומיים, בשר ודם, הקשורים  ואת חוסר האותנטיות של מי שאמורים להיות 
לאדמת ארץ ישראל בדרך אורגנית ובלתי אמצעית. באלגוריית השיר מוגדרים הילידים 
שהמציאו הציונים כממזרים, ילידים פגומים. באמצעות הצבעתה על ניסיונות הצלבנים 

דליה רביקוביץ, "קרני חיטין", מעריב )11/3/1966(, עמ' 17. 	1
יוהן וולפגנג גיתה, פרקים, מגרמנית: טוביה ריבנר, תל אביב: פועלים, 1984, עמ' 42. 	2



11

חנן חבֶר


 זהות  את  רביקוביץ  אתגרה  ממזרים,  בהולדת  המסתיימים  ילידים,  של  דורות  להעמיד 
גם הוא לפלשתינה  הגיע  היליד הציוני מוצג כמהגר, שבדומה לצלבנים  ילידי הציונות. 
מאירופה, כקולוניאליסט מערבי; האנלוגיה לצלבנים הופכת אותו לסובייקט מלאכותי, 
לדמיין  מנסה  שהוא  הארץ  חבל  עם  אורגני  קשר  של  שורשים  ונטול  אותנטי,  ולא  זר 
בהיסטוריה של  הריבוני  בכך שמעמדו  ביטוי  לידי  בא  כמולדתו. חוסר האורגניות שלו 
בין  האנלוגיה  מן  העולה  הפוליטית  ולכן, המסקנה  בלבד.  כזמני  מוצג  המקומי  המרחב 
של  אלימותה  את  להצדיק  אפשר  שאי  היא  רביקוביץ  של  בשירהּ  לצלבנים  הציונים 
הריבונות הציונית בטענת ה"ילידיוּת", שכן ילידיה אינם אותנטיים, אחיזתם השורשית 

והאורגנית באדמתה של ארץ האבות מתקיימת רק לכאורה.

]ב[

את "קרני חטין" פרסמה רביקוביץ לראשונה ב־1966, בתקופה שבה התגבשה שירת שנות 
החמישים והשישים. הכללתו שלוש שנים לאחר מכן — שנתיים לאחר מלחמת 1967 — 
בהספר השלישי שינתה את פעולתם של המנגנונים הרטוריים שלו מן הקצה אל הקצה.3 
לאחר המלחמה התחולל שינוי דרמטי בהתמודדותה של הספרות הישראלית עם סוגיות 
של אזרחות וילידיות במדינת ישראל. את התמורה שהתחוללה בהקשר זה הגדיר תום 
שגב בעצם הכותרת שהעניק לספרו המונומנטלי על התקופה: "והארץ שינתה פניה".4 
מבחין  השיר  של  הרטורית  פעולתו  של  וההיסטוריים  המטריאליים  בתנאיה  זה  שינוי 
אותה מן הרטוריקה הספרותית שפעלה בתנאים ששררו לפני המלחמה — שבהם נכתבה 

ונקראה השירה שמאמר זה עוסק בה.
רביקוביץ חותרת בשירה תחת מעמדו הרם של היליד, הצבר, בהגמוניית הריבונות 
של מדינת ישראל הצעירה, ומערערת על הציווי ההגמוני הציוני להפרדה בין יהודים לבין 
פוליטית  רטוריקה  באמצעות  ישראל  מדינת  את  הקימה  הציונית  התנועה  יהודים.  לא 
ישראל  במדינת  ששרר  החירום  במצב  היהודית"  ל"שאלה  פתרון  שהציעה  בינארית, 
במסגרתו  שהתקיימה  הפוליטית  הפעולה  שאת  העצמאות,  ומלחמת  השואה  בעקבות 
הביטחוניות  בעיותיה  לאויב.5  ידיד  בין  כעימות  שמיט,  קרל  בעקבות  להגדיר,  אפשר 
המצב  העצמאות,  מלחמת  של  הצבאי  החירום  מצב  המשך  את  שאפשרו  המדינה,  של 
החברתי המורכב ששרר בה בשנות החמישים והשישים של המאה העשרים, גבולותיה 
הלא יציבים, המשבר הכלכלי של תקופת הצנע, וגלי העלייה שהכפילו את האוכלוסייה 
יצרו את הסיטואציה  כל אלה   — 1967 והמיתון הכלכלי שנמשך עד מלחמת  היהודית 

המטריאלית שמולה הציבה רביקוביץ את האנלוגיה הצלבנית.

דליה רביקוביץ, הספר השלישי: שירים, ירושלים: לוין אפשטיין, 1969. 	3
תום שגב, והארץ שינתה פניה, ירושלים: כתר, 1967. 	4

 Carl Schmitt, The Concept of the Political, Chicago and London: The University of 	5
Chicago Press, 2007



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






12

את שירה של רביקוביץ אפשר לקרוא כשיר פוליטי החושף את העובדה ש"פתרון" 
הסתירה שביסוד האזרחות במדינת ישראל נועד לייצר "סיפור כיסוי" של ריבונות מנרמלת 
והומוגנית, ריבונות של לאום שיש לו מונופול שליטה בטריטוריה מוגדרת ומתוחמת. 
קריאה פוליטית של השיר מאפשרת לזהות גם את האירוניה שנוקטת הדוברת בצירוף 
לֶב", בהצגתו כקללה צלבנית המוטחת בס'לאח א־דין ומצוטטת בפי הדוברת  "הַכּוֹפֵר הַכֶּ
הישראלית. השיר מתאר את נפילתה של ממלכת הצלבנים בעקבות התבוסה שהנחיל לה 
לַיִם".  ס'לאח א־דין, שהביא לכך ש"מַמְלָכָה לאֹ הָיְתָה לָהֶם עוֹד. / לאֹ חַיֵי עוֹלָם וְלאֹ יְרוּשָׁ
הדרך שבה הוא מיוצג בשיר מסגירה את נקודת המבט הכפולה של הדוברת: "רֹמַח עָקֹם 
רְאֵם  קַרְנֵי  בְּ  / הַמִזְרָח.  מִן  א  בָּ צִבְעוֹנִין  לְבוּשׁ  סַלַח־אַ־דִין   / לֵיצָנִים  מַטֵה  כְּ מִמִזְרָח  רַץ  פָּ
קַרְנֵי חִטִין". קריאתן  ה לָהֶם דִין / בְּ לֶב / דִין הוּא עָשָׂ ק עַל יָרֵךְ הַכּוֹפֵר הַכֶּ נָגַח אוֹתָם שׁוֹֹ
האלגורית של שורות אלו חושפת בהן את המשך הביקורת המערערת על צדקתו של 

נרטיב ההגירה הציוני, ומציגה אותו כנרטיב קולוניאליסטי אלים. 
אך אלגוריוּת הדרך שבה הדוברת מייצגת בשיר את ס'לאח א־דין, הפיכתו למטרה של 
לעג וביזוי, מעידה על כך שהביקורת על מימוש הפרויקט הציוני כוללת גם את ייצוגו של 
לֶב", כמייצג הערבים, אויביה של מדינת ישראל. בהסגירה את  ס'לאח א־דין, "הַכּוֹפֵר הַכֶּ
הבוז שהיא רוחשת לכופר הכלב הופכת הדוברת את עצמה מושא לביקורת אירונית. זהו 

הרגע שבו מאבדת האירוניה את יציבותה והופכת לאירוניה עצמית. 
את חוסר היציבות הזה אפשר לאפיין בעקבות פול דה מאן, שקבע כי כל מבע לשוני 
ממנו  סוטה  שהיא  המסמן  שגם  כפיגורה  האירוניה  את  הגדיר  כן  ועל  פיגורטיבי,  הוא 
הוא מסמן פיגורטיבי. כלומר, אומנם האירוניה היא פיגורה המסמנת משמעות הנבדלת 
טוען  מאן  דה  פיגורטיביים,  בלשון  המסמנים  שכל  שקבע  ניטשה,  בעקבות  אך  ממנה, 
כי גם מסמני לשונו הביקורתית של בעל האירוניה הם פיגורטיביים. בדרך זו האירוניה 
חושפת את נקודות העיוורון של הקורא, המחמיץ את חוסר יכולתו להשיג באמצעותה 
ידע יציב, מבוסס הבחנה בינארית בין הליטרלי לפיגורטיבי. היעדרה של לשון ליטרלית 
שולל מן האירוניה את יכולתה לבקר תופעות חוץ־לשוניות. לב העניין הוא קיומו של 
הבדל, כלומר לא טיב הסטייה הפיגורטיבית, אלא עצם הסטייה הוא שתורם לאי־יציבותה 
של האירוניה.6 אומנם העובדה שגם המסמן האירוני אינו ליטרלי, אלא פיגורטיבי, אינה 
של  יציבותה  חוסר  זאת,  עם  אך  ברורה,  ביקורתית  לאמירה  עליו  להסתמך  מאפשרת 
נרטיבים.  של  וסמכותם  יציבותם  את  המערערת  כחתרנות  להתממש  יכול  האירוניה 
של  יציבותו  תחת  בחתירה  היא  יציבה  הלא  האירוניה  של  הפוליטית  תרומתה  כלומר, 

הנרטיב הציוני ההגמוני. 
כמו שירים רבים שכתבו משוררי שנות החמישים והשישים, גם שירה של רביקוביץ, 
שחתר תחת העימות הבינארי בין אויב לידיד, אתגר את הנרטיב הציוני של מצב החירום. 
בכך באה לידי ביטוי פעולתם הפוליטית של משוררי הדור: ניסיונות ה"ריכוך" של תפיסת 
בכינון האידאולוגיה של  ביטוי  לידי  התנאים המטריאליים כמצב חירום לאומי, שבאה 

 Paul de Man, Blindness and Insight: Essays in the Rhetoric of Contemporary Criticism, 	6
Minneapolis, MN: University of Minnesota Press, 1983, p. 189



13

חנן חבֶר


 מדינת ישראל הצעירה בתבניות בינאריות.7 קריאתו האלגורית והפוליטית של שירה של 
והשישים,  החמישים  שנות  של  והמטריאליים  הספרותיים  בתנאים  שנכתב  רביקוביץ, 
חושפת את חתירתו תחת האוקסימורון המגולם בהגדרת מדינת ישראל כמדינה "יהודית־
פוליטיות:  זהויות  בין  וכוללת סתירה  במגילת העצמאות  הגדרה שנוסחה  דמוקרטית", 
האחת יהודית אתנית ודתית והאחרת אזרחית. השאיפה לנורמליות המבוטאת בשירה 
של רביקוביץ מאתגרת את מצב החירום באמצעות אתגור מימושו של הנרטיב הציוני 
בהקמת מדינה יהודית־דמוקרטית, ובכך השיר מתמודד עם העובדה שמאז הקמת המדינה 
תירה "נפתרה" — האזרחות הדמוקרטית במדינת ישראל שועבדה לזהותה היהודית של  הַסְּ
הריבונות הישראלית. המדובר בקונפליקט המתקיים בתשתית מדינת הלאום, בין זהותה 
המודרנית לבין זהותה המקובעת, באמצעות נרטיב היסטורי, שהפלגתו עד לימיו של עבר 
זהותה  "פתרון" הסתירה באמצעות הדומיננטיות של  רחוק מקשה מאוד את אתגורו.8 
היהודית של המדינה, שצייתה לעקרון ההפרדה הציוני בין יהודים ללא יהודים, תאם את 
מטרתם של אבות הציונות. התרומה הבולטת, ואולי גם המשפיעה ביותר, הייתה זאת 
שהרים יהודה לייב פינסקר, שסדר יומו העיקרי בכתיבת חיבורו "אוטואמנציפציה" היה 
חיסול האנטישמיות שחוללה "השאלה היהודית" באירופה, באמצעות כינונו של מרחב 

יהודי הומוגני. 
זה  מרחב  ניהול  והצדקת  ישראל  מדינת  של  המרחב  על  הציונית  הבעלות  הצדקת 
כטריטוריה ריבונית, כביכול יציבה והומוגנית, נגזרות ממצב החירום המתמשך שבו מדינת 
"יהודית־דמוקרטית",  המוגדרת  המדינה,  של  ריבונותה  אך  ייסודה,  מאז  נתונה  ישראל 
הפרה — ומוסיפה להפר — את זכויות אזרחיה הלא יהודים. ואכן, מייד לאחר מלחמת 
להגבלת  בתחומה,  שנותרו  הפלסטינים  על  צבאי  ממשל  ישראל  מדינת  החילה   1948
תנועתם ופיקוח על נאמנותם למדינה. כשרביקוביץ פרסמה את "קרני חטין" עדיין חיו 
לשלטונו של הממשל  בכפוף  ישראל,  מדינת  הערבים של  אזרחיה  הילידים המקומיים, 
הישראלי,  המרחב  מבנה  את  ושכפל  הממשל  שימר  תנועתם  חופש  בהגבלת  הצבאי. 
המבוסס על הבינאריות של עקרון ההפרדה הציוני, מבחין את האזרחים הערבים מאלו 
היהודים ומפלה אותם לרעה. ביסודו של דבר, שירהּ של רביקוביץ אתגר את הסתירה 
שהתקיימה בבסיס האזרחות הישראלית, וחשף אותה, באמצעות התמודדותו עם תרומת 
הסובייקט הילידי היהודי להצדקת האלימות שהריבונות הציונית הפנתה כלפי אזרחיה 
הלא יהודים. האלימות המרחבית שהפעיל הממשל הצבאי נגד אזרחים אלו המשיכה את 
האלימות היהודית שהופעלה נגדם בנכבה הפלסטינית ובכיבוש במלחמת העצמאות, ואף 

שכללה אותה.

בן־גוריון, שלמימושו  הבולטת שבהן הייתה הבינאריות הפוליטית של רעיון הממלכתיות שהגה  	7
פעל, למשל, בביטול זרם העובדים בחינוך ובהחלשת הוולונטריזם, שעם שיאיו נמנים פירוק מטה 
הפלמ"ח, הקמת הנח"ל כחלופה להתיישבות העובדת ושילובו בצה"ל, דבר שאפשר למדינה לפקח 

על תנועת ההתיישבות.
 Homi K. Bhabha (ed.), Nation and Narration’, New York and London: Routledge, 	8

1990, p. 45



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






14

הבינאריים  הייצוגים  על  התבססו  הציוני  הפרדה  עקרון  של  לשכפולו  המאמצים 
שיצרו מצב החירום ותחושת המצור במדינת ישראל הצעירה, והבינאריות הזאת תרמה 
להיווצרותו של שיח ציוני הגמוני הנסב על אופוזיציה קשוחה ומכלילה בין מדינת ישראל 
לבין אויביה הערבים. על הדרך שבה, לכאורה, יישבה תחושת המצור, שהגיעה לשיאה 
הריבונות  שביסוד  ה"יהודית־דמוקרטית"  הסתירה  את   ,1967 מלחמת  שלפני  בתקופה 
של  האולטימטיבי  דוברה  בן־גוריון,  דוד  שהעניק  מריאיון  ללמוד  אפשר  היהודית, 
ריבונות מדינת הלאום היהודית, לאהוד בן עזר ב־1966. בן־גוריון חתר ליישוב הסתירה 
שבחסותה, כדי לייצר מרחב ציבורי יהודי, הומט על הפלסטינים אסון הנכבה, הם גורשו 
ותנועתם הוגבלה תחת עול הממשל הצבאי. לשם כך שאף להגביר את זהותה היהודית 
של המדינה, באמצעות גיוסם של יהודי התפוצות שאינם אזרחיה. לטענתו, הסולידריות 
של יהדות העולם תסייע בהתמודדות עם תחושת המצור הביטחוני של אזרחי מדינת 
ישראל הריבונית, שכן "ארץ קטנה זו — מוקפת מכל עבריה שונאים הזוממים לכלותה, 
]...[ ובלי שנהיה ל'ברית עם' — בלי שנעמיק הקשרים בין ישראל ויהדות התפוצות ]...[ 
לא נבטיח שלומנו, קיומנו ומעמדנו במשפחת העמים". קביעתו של בן־גוריון כי "בישראל 
— היהודי הוא במאה אחוזים יהודי ובמאה אחוזים בן־אדם, כלומר בן המין האנושי"9 
היא דוגמה מובהקת לרטוריקה הציונית, שנועדה לכסות ולהעלים את הסתירה שביסוד 
זהותה ה"יהודית־דמוקרטית" של הריבונות היהודית. אך השיר "קרני חטין" מצביע על 
האירופיים  הנוצרים  יפתרו  לא  הארץ  תושבי  היהודים  הצבאית של  מצוקתם  כך שאת 

)כאלגוריה לציונים(, ולא נצחיותם הא־היסטורית של הילידים לכאורה.
את  בן־גוריון  הגדיר  שבה  הדרך  על  ביקורת  גם  משתמעת  רביקוביץ'  של  משירה 
האינטלקטואל היהודי ואת תפקידו במצב החירום של המצור שבו היה נתון קולוניאליזם 
המתיישבים הציוני; הוא מאפשר לחשוף את העובדה שבן־גוריון ניצל את מצב החירום 
הלאומי כדי לגייס את האינטלקטואלים הישראלים, ובהם הסופרים, ל"פתרון" הסתירה, 
שכן, לדבריו, אינטלקטואל יהודי "שאינו יודע סוד קיומו של העם היהודי בתנאים ששום 

עם אחר לא עמד בהם, אינו ראוי לשם אינטלקטואל".10 
"אורגני",  הגדירו  גרמשי  שאנטוניו  האינטלקטואל  טיפוס  את  העדיף  בן־גוריון 
אינטלקטואל הפועל בשירותה של המפלגה או המדינה ומעניק לה מידה של הומוגניות 
כלכלית ופוליטית. בדבריו הצהיר בן־גוריון על כוונתו לגייס לשירות האומה והמפלגה את 
מי שגרמשי כינה "אינטלקטואל מסורתי", השומר על האוטונומיה שלו ומקפיד להבחין 
את עצמו מן הקבוצה החברתית השלטת. בעקבות גרמשי אפשר לקבוע כי מטרתו של 
כקונסנזוס  המדינה  של  והממלכתיות  ההיתוך"  "כור  רעיון  את  לקדם  הייתה  בן־גוריון 
המשתלט על החברה האזרחית. דבריו של בן־גוריון, ששאף להפוך את האינטלקטואל 
כוונתו לצמצם את  המסורתי לאינטלקטואל אורגני, המזדהה עם המדינה, מעידים על 

ו  כג,  מאזנים  בן־גוריון[,  דוד  עם  ]שיחה  עם"  ייפרע  חזון  באין  הציונות:  "מחיר  עזר,  בן  אהוד  	9
)נובמבר 1966(, עמ' 483, 480.

שם, עמ' 481. 	10



15

חנן חבֶר


 התנגדותם של אינטלקטואלים מסורתיים כגון סופרים, אומנים והוגי דעות, המעודדים 
חשיבה ביקורתית.11

1967, אפיין  לפני מלחמת  הכוננות  מצב המצור המתמשך, שהגיע לשיאו בתקופת 
את דרכי ההתמודדות של החברה בישראל עם אסון הנכבה של הפלסטינים במלחמת 
הנכבה  הפלסטינים  עם  הסכסוך  בינאריות  של  נצחיותה  את  לשמר  העצמאות. כדי 
אויב  עם  צבאי  כעימות  העצמאות  מלחמת  דימויי  את  ערערו  אירועיה  שכן  הוכחשה, 
חיצוני בלבד. דרך התמודדות של הרמטכ"ל משה דיין עם הנושא, האופן שבו בחר לייצג 
את הנכבה בנאומו על קברו של רועי רוטברג מקיבוץ נחל עוז, שנרצח וגופתו הושחתה, 
ילידים,  מבליט ביתר שאת את נצחיותו של מצב המצור.12 בנאומו פנה דיין כיליד אל 
וקבע כי שנאתם ותשוקת הנקם של הפלסטינים פליטי הנכבה תתקיים לעולם, ולכן עלינו 
להשלים עם העובדה שמדינת ישראל נידונה לחיות על חרבה לנצח. כשאפיין את הקמת 
הקיבוץ הפורח כהתגרות בפלסטינים שגורשו ממקומותיהם השתמש בדימוי "שערי עזה", 
נערים  קבוצת  הקימה  הקיבוץ  דיין, את  לפי  לנקמתו של שמשון המקראי.  כמטונימיה 
ילידים ה"נושאת על כתפיה את שערי עזה הכבדים", כלומר כפעולת נקמה. הגדרת מותו 
של רועי באמצעות נקמתו של שמשון, שכישלונה מבשר ניסיונות נקמה נוספים, מתארת 
כאמור את סכסוך הדמים עם הפלסטינים כמחזוריות אין־סופית של נקמות, המשתמעות 
תגמול". המשמעות המרחבית  כ"פעולות  ישראל  הגבול של  גם מהגדרתן של מלחמות 
ויציבים, כפי  גבולות ברורים  של מחזוריות סכסוך הדמים היא שבאין למדינת ישראל 

שמעידה רציחתו של רועי רוטברג, יתקיים המצור לנצח. 
בדבריו דיין המשיך את המסורת הציונית הארוכה של האשמת הקורבן, שהביא על 
עצמו את האנטישמיות )כך פינסקר( ואף את השואה, והאשים את רועי שנרצח בשל 
הגדיר  השלום  למען  לפעול  הניסיון  את  דמו".  נבקש  "מעצמנו  שכן  השלום,  אשליית 
לו".  ויכלו  מכתפיו  עזה  שערי  "כבדו  שכן,  הנקמות,  מעגל  את  לפרוץ  נואל  כניסיון 
דיין, מאמציהם של חברי הקיבוץ, "הנערים" הילידים, לפרוץ את מעגל  כלומר, על פי 
זהותם מחוץ לתבנית המחזורית של הנקמות,  הנקמות בתקוותם לשלום מכוננים את 
ובנפשו של חברם  בנפשם  יד  הוא לשלוח  להם  כל שנותר  ובכך מתבטלת משמעותם. 
המייצג את האומה. בהצביעו על מחזוריות הנקמה הגדיר דיין את היליד, חבר הקיבוץ 
החותרת  נקמות,  של  סגורה  מחזורית  בתבנית  שכלוא  כמי  האומה,  אדמת  את  העובד 
תחת הפרוגרסיביות של הנרטיב הציוני ומאשרת את תרומת היליד לאלימות הלאומית. 
בעקבות זאת נוכל לקרוא את שירה הצלבני של דליה רביקוביץ כחתירה תחת מנגנוניה 
כריבונות שאלימותה  ה"יהודית־דמוקרטית", המכוננים אותה  של הריבונות הישראלית 

הנקמנית והמחזורית היא שבטית ואתנוצנטרית, ושוללת עקרונית כל תקווה לשלום.

שם; אנטוניו גרמשי, על ההגמוניה: מבחר מתוך 'מחברות הכלא', מאיטלקית: אלון אלטרס, תל  	11
אביב: רסלינג, 2009, עמ' 47–71.

משה דיין, "לא מהערבים אלא מעצמנו נבקש דמו של רועי", דבר )2/5/1956(, עמ' 1. 	12



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






16

]ג[

בשנות השישים של המאה העשרים, התקופה שבה חיברה רביקוביץ את שירה, נמשכה 
שהלכה  לאנלוגיה  מודעות  מתוך  הצלבנים  בתקופת  לעיסוק  הישראלית  האינטליגנציה 
האקטואלית  הרגישות  של  האינטלקטואליים  שורשיה  הציונים.  לבין  בינם  ונרקמה 
להיסטוריה הצלבנית היו בראש ובראשונה מחקריו של פרופ' יהושע פראוור, ההיסטוריון 
ואיש האוניברסיטה העברית, ששני כרכי ספרו תולדות ממלכת הצלבנים בארץ — ישראל 
ראו אור כשלוש שנים לפני פרסומו הראשון של "קרני חטין".13 כבר משנות השישים 
ירושלים  ממלכת  ריבונות  בין  האנלוגיה  של  יצירתה  את  פראוור  של  מחקריו  עודדו 
ייתכן ששירה של רביקוביץ שאב  הצלבנית לבין ריבונותה של מדינת ישראל הצעירה. 
את השראתו גם ממקורות אחרים, שעליהם עומד בהרחבה בנימין זאב קדר,14 ובהם, כפי 
שקדר מציין במיוחד, המשאל שערך ב־1954 עיתון הסטודנטים באוניברסיטה העברית פי 
האתון בדבר תקפותה של האנלוגיה, שבו חזרה ועלתה שאלת עיסוקם של המתיישבים 

באמצעות  הציונות  להגשמת  כאנלוגיה  לקרוא  שאפשר  אלה  שְׁ  — בחקלאות  הצלבנים 
"עבודה עברית", שתכליתה לנשל את יושבי הכפרים הפלסטינים המקומיים מאדמתם.

הצדקת  את  מפוררת  לציונים  הצלבנים  בין  מייצר  רביקוביץ  של  ששירה  האנלוגיה 
בין  אנלוגיה  על  היא  גם  המסתמכת  פלשתינה,  במרחבי  הציונית  היהודית  ההתיישבות 
תאולוגיה פוליטית, נוצרית צלבנית, לבין התאולוגיה הפוליטית הציונית־יהודית. תרומתו 
ירִים  ם אַבִּ לָּ של השיר לאנלוגיה בין שתי התאולוגיות הפוליטיות האלה טמונה בשורה "כֻּ
ישׁוֹף". האנלוגיה התאולוגית בין הקמת "מלכות ירושלים"  ת הַבִּ רְכַּ אִים אֶת בִּ מְהִירִים וְנוֹשְׂ
הצלבנית לבין ההתיישבות היהודית בארץ האבות אינה רק מייתרת את הילידיות כמקור 
להצדקת הריבונות היהודית, אלא גם יוצאת נגד האוטומטיות של הנרטיב המצדיק את 
בהבסת  תומך  השיר  אחד,  מצד  היליד.  של  האורגניות  באמצעות  ישראל  ארץ  כיבוש 
הצלבנים בידי המוסלמים, ובכך חוזה את תבוסתה האנלוגית של ההתיישבות הציונית, 
קַרְנֵי רְאֵם נָגַח  ומן הצד האחר, בתיאור גבורתו של ס'לאח א־דין באמצעות ביזויו — "בְּ
הצלבנים  נקודת המבט של  הדוברת מאמצת את  לֶב" —  הַכֶּ הַכּוֹפֵר  יָרֵךְ  עַל  שׁוֹק  אוֹתָם 
במוסלמים  שניהם  הרואים  ליהודים,  הצלבנים  בין  אנלוגיה  השיר  על  וכופה  הנוצרים 
אויבים. אך שירה גם מותח ביקורת על התעמרותם של הצלבנים בכפריים — המוקבלת 
חַד אֵין מְצָרִים נָפַל עַל  להתעמרותו של הקולוניאליזם הציוני בפלסטינים ילידי הארץ: "פַּ
ה, / לאֹ חָסוּ  חֶרְפָּ חוּלֵי עַיִן הוֹלִידוּ לָהֶם / בְּ נוֹתֵיהֶם לָקְחוּ מֵהֶם / נְכָדִים כְּ פְרִיִים / אֶת בְּ הַכַּ
בוֹדָם". את המאמץ הציוני להתערוֹת במרחב הארץ־ישראלי באמצעותו של דור חדש  עַל כְּ

ירושלים: מוסד ביאליק,  תולדות ממלכת הצלבנים בארץ–ישראל, כרכים א-ב,  יהושע פראוור,  	13
.1963

מוסד  ירושלים:  וארץ–ישראל,  היהודים  בקורות  עולמית  בהיסטוריה  מחקרים  קדר,  זאב  בנימין  	14
ביאליק, 2018, עמ' 490–519.



17

חנן חבֶר


 ילידים שייוולד למהגרים היהודים מציגה רביקוביץ כחרפתם של מי שבאו לאנוס  של 
ולבעול את ילידיות הארץ. 

ביטוי למאמציה להיחלץ מאלימותו של השיח הציוני ההגמוני ומהגדרתה של מלחמת 
העצמאות כמלחמתם של בני הארץ לשחרור לאומי, מהגדרתה כמה שאפשר את הקמת 
שבו  ב־1969,  אגמון  ליעקב  שהעניקה  בריאיון  רביקוביץ  נתנה  היהודי,  הלאום  מדינת 
העידה על המקום שממנו כתבה את "קרני חטין": "כתבתי שיר על הצלבנים. זה דבר 
שנבע מעצמו בלי שום אסוציאציות או קונוטציות פוליטיות, פתאום זה לכד אותי. אולי 

אהבתי לראות שלא מנצחים בכוח".15 
את הסתייגותה מאלימותו של הניצחון במלחמת העצמאות מנסח שירה של רביקוביץ 
בהמרת זהותם הילידית, גם זאת המומצאת, של הלוחמים היהודים בזהותם של הצלבנים. 
כך מבססת רביקוביץ את ביקורתה על מנגנוני הכוח המאפשרים את ההתיישבות הציונית 
כילידים  הצלבנים  של  השורשים  נטולת  ארעיותם  חשיפת  על  אותה;  מצדיקים  ואף 
זאת  הבחנה  האותנטיים.  הילידים  המקומיים,  הכפריים  מן  הבחנתם  תוך  מלאכותיים, 
מחדדת את העובדה שבביקורתה על ההתיישבות הציונות רביקוביץ שללה את תרומתו 
של היליד היהודי — האורגני רק כביכול, משום הוא נבדל מן האורגניות האותנטית של 

הילידים הפלסטינים — להצדקת האלימות הציונית.
דְדוּ"  נִים / הַכֹֹּל שָׁ מָה אַכְזָרִים וּתְמִימִים הָיוּ הַצַלְבָּ גם בשורות המסיימות את השיר: "כַּ
— שהופיעו קודם לכן, בסוף הבית השני — מתאפשרת קריאה אלגורית. בראש ובראשונה 
לבין  תמימותם  בין  השילוב  הצלבנים.  של  הילידית  זהותם  עם  התמודדות  בהן  ניכרת 
אכזריותם מאפשר רק לכאורה להסתמך על האורגניות המטפורית של הילידיות המזמנת 
את הרחבתה הפיגורטיבית של אלימות הריבונות היהודית עד כדי הצדקתה. המסקנה 
כי  היא  רביקוביץ  של  חטין"  "קרני  של  האלגורית  קריאתו  להעלות  שיכולה  הפרשנית 
מדובר בביקורת על צדקת ההתיישבות בארץ ישראל, המיוצגת בשיר כאקט של כיבוש 

אלים, המבסס את צדקתו על הפנטזיה האורגנית והשורשית של הציונות.
האירוניה שרביקוביץ נוקטת ביחסה להצדקת אלימות הכיבוש באמצעות הילידיות 
כהמצאה  מעמדו  על  מעידה  שלו  האורגנית  המטפוריות  שלעיתים  הסובייקט,  של 
פוליטית, ברורה ונוקבת. שירה חותר בהתמדה נגד התוקף המוסרי של הפרויקט הצלבני, 
ובעקבותיו נגד תוקפו של הפרויקט הציוני. תרומה מרכזית לערעור זה נעוצה באלימותם 
ודם,  בשר  של  טבעית,  אורגנית,  כתופעה  בייצוגה  שהאירוניה  הצלבנים,  של  המינית 
מערערת מן היסוד את אוטומטיות הנרטיב שהמעבר מן הילידיות הלאומית לאלימותה 
אמור להצדיק. שירה של רביקוביץ מבקר את הנרטיב הציוני ההגמוני, שהשתמש ביליד 
להצדקת אלימותה של הריבונות היהודית על הטריטוריה הישראלית. את המלאכותיות 
שבהצדקה זו אפשר להגדיר במילותיו של יהודה שנהב, שכתב על "הריבונות המחוררת", 
הפוסט־וסטפלית, כי היחסים שהיא טווה בין בני עמה לבין המרחב שהם יושבים בו אינם 

יציבים, מרובי פנים ולא אחדותיים. שנהב כתב: 

אצל גדעון טיקוצקי, דליה רביקוביץ בחיים ובספרות, חיפה: אוניברסיטת חיפה וידיעות אחרונות,  	15
2016, עמ' 371. ההדגשה במקור.



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






18

המנגנונים  חשיפת  היא  ריבונות־טריטוריה־אזרחות  הקשר  לפירוק  המרכזית  המתודה 

האלימים המעוגנים בחוק, מה שפוקו כינה — באמצעות היפוך המשפט המפורסם של 

קלאוזביץ — ']הפוליטיקה היא[ המשך המלחמה בדרכים אחרות'. זוהי מלחמה שנובעת 

'מוגזעות'  מכך שמדינת הלאום הקלאסית לא הצליחה לטהר את מרחבה מאוכלוסיות 
ילידיות או מהגרות.16

בתשתית ריבונותה של מדינת ישראל, ששנהב מצביע על קוצר ידה לטהר את המרחב 
הלאומי מזהויות ילידיות או מהגרות, מצוי האוקסימורון של הגדרתה כיהודית וכדמוקרטית 
גם יחד. ביטויהּ המרחבי של סתירה זאת הוא הניגוד שבין שאיפת הציונות לייסד את 
המרחב הציבורי של מדינת ישראל כמרחב יהודי לבין העובדה שמרחב זה כולל גם ילידים 
והשישים  החמישים  שנות  שירת  חתרה  כיצד  מדגים  רביקוביץ  של  שירה  פלסטינים. 
כך שהעובדה  על  ומצביע  מחוררת,  כריבונות  ישראל  מדינת  של  ריבונותה  את  לחשוף 
שאותה ילידיות — האמורה להצדיק את אלימות הריבון — היא יהודית ומחוררת מדירה 
את היליד הפלסטיני מריבונות המדינה, ומכשילה את הצדקת אלימותה באמצעות פיגורה 

של יליד אורגני, ש"טבעיותו" מטהרת אותו ממסמנים של זהויות אחרות.
אך ביסודו של דבר, העובדה שספרות שנות החמישים והשישים ייצגה את ריבונותה 
בין  ו"נורמלית" שכפלה רק לכאורה את הסתירה  של מדינת ישראל כריבונות אזרחית 
ריבונות יהודית לבין ריבונות אזרחית. ספרות זאת, שלא הציבה חלופה לסתירה הריבונית 
והאזרחית שיצרה התאולוגיה הפוליטית של המדינה ה"יהודית־דמוקרטית", מצאה דרכים 
מרתקות ומורכבות לחתור תחתיה, במיוחד בערעור המעבר המובן מאליו מילידיות אל 
הריבונות. למעט מקרים שוליים — כמו למשל סופרים ילידים כנעניים, שבהשראתו של 
הספרותית של  פעילותם  או  ישראל,  מדינת  היהודית של  זהותה  את  דחו  רטוש  יונתן 
שמעון צבר ודן עומר, שערכו את כתב העת האוונגרדי דפיM צהוביM — מרבית הסופרים 
של שנות החמישים והשישים לא יצאו חזיתית נגד הריבונות הציונית. דוגמאות בולטות 
לכך נראות בשירתו ה"אזרחית" של יהודה עמיחי, שעקפה את הסתירה שביסוד האזרחות 
הישראלית, וכן בשירתו של נתן זך, שאת התחמקותה האירונית ממחויבות מוסרית ומן 
הקונקרטי ואת התרכזותה באבסטרקטי תקף ויזלטיר בראשית שנות השמונים.17 ואכן, 
פריצת הדרך הספרותית שהובילו הסופרים ובמיוחד המשוררים שפרסמו בעכשיו, כתב 
העת המרכזי של שנות החמישים והשישים, שעורכו הראשי ומתווה דרכו היה גבריאל 
מוקד, לא הגיעה לכלל שלילתה של הריבונות הציונות. גם סדר יומו הספרותי של כתב 
העת קשת, שכמו עכשיו החל לראות אור בסוף שנות החמישים — בעריכתו של אהרן 
אמיר, תלמידה המובהק של הכנעניות מבית מדרשו של יונתן רטוש האנטי־ציוני — היה 

ביסודו של דבר פלורליסטי.

וסטפלית",  פוסט  ריבונות  על  מחשבות  הביקורתית?  התיאוריה  של  צבעה  "מהו  שנהב,  יהודה  	16
גיל אייל )עורך(, ארבע הרצאות על תיאוריה ביקורתית, ירושלים ורעננה: מכון ון ליר והקיבוץ 

המאוחד, 2012, עמ' 25, 27.
מאיר ויזלטיר, "חתך־אורך בשירתו של נתן זך", סימן קריאה 10 )ינואר 1980(, עמ' 405–429. 	17



19

חנן חבֶר


 לעומת  עומר.  דן  של  כתיבתו  כאמור,  הייתה,  ופוליטית  ספרותית  לחלופה  דוגמה 
החתרנות בשירה הצלבני של רביקוביץ, עומר כונן את האנלוגיה בין הריבונות הציונית 
לבין הצלבנים מתוך עמדה של התנגדות ספרותית בוטה. בספרו אלוהים בג'ינס ושירים 
אחרים, שעל מעמדו השולי בקאנון אפשר ללמוד מכך שראה אור בהוצאה פרטית, כלל 

עומר את "שיר ילדים ל'צלבנים־החדשים'". השיר הוא פרודיה על שיר הילדים לחנוכה 
"באנו חושך לגרש", שכתבה בשנות הארבעים שרה לוי־תנאי. את שיר הילדים שחיברה 
לוי־תנאי על ממלכת החשמונאים, שִכתב עומר כאלגוריה סאטירית בוטה, המגחיכה את 
אלימותם של הילידים הציונים בהצגתה כמשחק ילדים: "הצלבנים הטיפשים למה באתם 
לקשקש. / צלבנים כבשו את ראש ההר. / שוטרים וגנבים. / צלבנים כבשו את ראש 
ההר. / שוטרים וגנבים. / צלבנים שלטו בהר. / החתול והעכבר. / צלבנים שלטו בהר 
/ החתול והעכבר. / צלבנים הובסו בראש ההר. / הנדס־אפ, הנדס־אפ. / צלבנים הובסו 

בראש ההר. / הנדס־אפ, הנדס־אפ. / הצלבנים הטיפשים למה באתם לקשקש".18
יש לציין שלא רק השירה העברית עסקה באנלוגיה הצלבנית. על מקומה בסיפורת 
עוז,  עמוס  של  מוות"  "עד  הנובלה  במיוחד:  נודעות  דוגמאות  שתי  מלמדות  העברית 
"מול  יהושע  א"ב  של  סיפורו  ולפניה  קשת,  העת  בכתב  ב־1969  לראשונה  שפורסמה 
היערות", שפורסם לראשונה ב־‏1963, גם הוא בכתב העת קשת.19 פיגורת הצלבנות שימשה 
האלימות  הציונית.  ההתיישבות  לבין  הילידיות  בין  הקשר  עם  בהתמודדות  יהושע  את 
היהודית שבה סיפורו עסק מופיעה בדימוי החורבן שהמיטה הנכבה על העם הפלסטיני. 
יהושע, כמו רביקוביץ, מטיל בסיפורו ספק בהצדקת האלימות היהודית באמצעות  גם 
הקולוניאליסט  של  דמותו  את  מסרטט  רביקוביץ,  כמו  הוא,  וגם  היהודית,  הילידיות 
היהודי כמי שחושק בבתו של הערבי תושב הכפר שהוחרב בנכבה. חבירתו של שומר 
היערות היהודי לערבי היליד בניסיונם לשרוף את יער הקרן הקיימת ולחשוף בכך את 
ההפרדה  של  הציונית  האקסיומה  בשכפול  מסתיים  מכסה  הוא  שעליהם  הנכבה  פשעי 
הפיזית והתרבותית בין יהודים לערבים. בסופו של דבר מסגיר שומר היערות את הערבי 
למשטרה, באת כוחו של הריבון הציוני. הבגידה שוללת את מעמדו של הפלסטיני כיליד 
על  היהודית  לאתגר את הבעלות  כדי  הציונית  הריבונות  מקומי שחמק משליטתה של 
לשליטת  אותו  מחזירה  בפלסטיני  הבגידה  דבר,  של  ובסופו  בנכבה,  שנכבשו  האדמות 
הממשל הצבאי. כך חתר יהושע תחת הצדקת אלימות הנכבה שנקטה הריבונות הישראלית 
גם  מתממש  האלימות  לבין  הילידיות  בין  הנתק  הילידי.  היהודי  הסובייקט  באמצעות 

בניסיונו הכושל לכונן עם הערבי ברית של סולידריות בין ילידים.

דן עומר, אלוהים בג'ינס ושירים אחרים: 1965-1962, ירושלים: עיקר, 1966, עמ' 17. 	18
עד  היערות",  "מול  יהושע,  א"ב   ;45–18 עמ'   ,)1963( ה  יט,  קשת  היערות",  "מול  יהושע,  א"ב  	19
חורף 1974: מבחר, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1975, עמ' 92–122; עמוס עוז, "עד מוות", קשת 
מה )סתיו 1969(, עמ' 5–35; עמוס עוז, "עד מוות", עד מוות, תל אביב: ספרית פועלים, 1971. 
עובדת פרסומה של הנובלה "עד מוות" כשנתיים לאחר מלחמת 1967 וכשלוש שנים לאחר פרסומו 
הראשון של "קרני חטין" ממקמת אותה בהקשר פוליטי ותרבותי חדש, שהדיון בו חורג ממסגרתו 

של מאמר זה.



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






20

]ד[

דוגמה בולטת לחתרנותם של משוררי שנות החמישים והשישים היא שירתו של אנדד 
אלדן, שב־1959, במקביל לשנים שבהן נוסדו עכשיו וקשת פרסם את ספר שיריו הראשון 
חשך זורם ופרי.20 העובדה שהספר פורסם בהוצאת הספרים של תנועת הקיבוץ המאוחד, 

אחת משתי ההוצאות הגדולות שפעלו אז במסגרת התנועה הקיבוצית, מאפשרת למקם 
את אנדד אלדן על קו התפר בין השירה העברית שנכתבה אז במרכזים העירוניים של תל 
אביב וירושלים לבין השירה העברית שנכתבה אז בהתיישבות העובדת. זהו מקום לימינלי 
בין ריבונותה של מדינת ישראל לבין ריבונותה של התנועה הקיבוצית בישראל, ששמרה 
ופוליטית.  כלכלית  אוטונומיה  של  מידה  על  מכן  לאחר  מעטות  לא  שנים  ובמשך  אז 
בתקופת היישוב היהודי שהתקיים בכפוף לשלטון המנדט הבריטי בפלשתינה מ־1917 עד 
1948, שנת הקמתה של מדינת ישראל, התקיימו הקיבוצים כיחידות כלכליות וביטחוניות 
בתנועה  הפלמ״ח  הקמת  היא  לכך  בולטת  דוגמה  המדינה.  ריבונות  בתוך  אוטונומיות 
הקיבוצית כמיליציה פוליטית ופעולתו כחלק מכוח המגן של היישוב — לחיזוק ריבונותה 
של "המדינה שבדרך".21 בן־גוריון פירק את מטה הפלמ"ח בעקבות זהותם הפוליטית של 
מרבית מפקדיו ולוחמיו, שהשתייכו לתנועות הקיבוץ הארצי והקיבוץ המאוחד. העובדה 
ששתי התנועות חברו בינואר 1948 להקמת מפלגת השמאל הציוני מפ"ם, שסדר יומה 
הפוליטי כלל גם אהדה לסטליניזם, הייתה מקור להסתייגות וחרדה מצידה של מפלגת 

השלטון מפא"י ומנהיגה דוד בן־גוריון. 
אלדן אומנם פעל בתוך מעגליה הספרותיים של ההתיישבות העובדת, שאליה השתייך, 
אבל שירתו הייתה גם היא שותפה בהיווצרות הקאנון של השירה הישראלית של שנות 
החמישים והשישים של המאה העשרים. כחבר בקיבוץ חפציבה, ובהמשך חבר בקיבוץ 
וירושלים,  אביב  תל  של  העירוניים  הספרותיים  המעגלים  מן  הרחק  אלדן  פעל  בארי, 
שבהם צמחה השירה העברית באותן השנים. אך אלדן בחר לפרסם גם מחוץ למעגלי 
התנועה הקיבוצית, ושיריו ראו אור בכתבי העת הבולטים של הספרות הישראלית בשנות 
החמישים והשישים, בין השאר בעכשיו וביוכני, שראה אז אור בעריכת המשוררים אורי 

ברנשטיין ונתן זך.
הופיע  הזמן  בת  העברית  השירה  בקאנון  אלדן  של  המורכב  למקומו  מרגֵש  ביטוי 
זך, מורה דרכם של  בזיכרונותיו של משה דור, שסיפר על פגישתם, שבה נכח גם נתן 
פלמ"ח  וכאיש  קיבוץ  כחבר  אלדן  את  תיאר  דור  והשישים.  החמישים  שנות  משוררי 
שנות  משוררי  כלפי  שחש  הלב  לקִרבת  סוער  ביטוי  לתת  כדי  העירה  שהגיע  לשעבר, 

החמישים: 

אנדד אלדן, חשך זורם ופרי, רמת גן: הקיבוץ המאוחד, 1959. 	20
אורי ש' כהן, הנוסח הביטחוני ותרבות המלחמה העברית, ירושלים: מוסד ביאליק, 2017. 	21



21

חנן חבֶר


 הנה כי כן הופיע בערב אחד, בבית־הדפוס של אלכסנדר מוזס, בסביבות התחנה המרכזית, 

שבו היה נדפס "מאבק" ]השבועון של קבוצת ליבשיץ־למדן שפרשה אז ממפ"ם, שאת 

שזופות  שרגליים  קצרים,  ובמכנסיים  בסנדלים  ברנש  זך[,  נתן  ערך  הספרותי  מוספו 

ושריריות מבצבצות מתוכם, ולראשו רעמת שער פרוע. זה היה אֲנַדָּד אלדן, שהחל בשנה 

ההיא, שנת 1953, לפרסם את שיריו הראשונים. איש פלמ"ח וחבר קיבוץ חפציבה, כיצד 

מצא את דרכו אלינו? בדרכים נעלמות הגיעה לידיו איזו חוברת והוא חש אותה "קרבת 

רוח" שבכוחה מחפשים יוצרים ומוצאים את "משפחת הספרות", אשר הם שייכים אליה 

בלא תגים רשמיים ובניגוד למה שמתחייב כביכול מרקע־גידולם. 

הוא החל לדבר מיד בהכנסו אל הדפוס, ממש לאחר ה"שלום" הראשון, החפוז, בתוך 

ואני הרגשנו הרגשה דומה — האיש מן הקיבוץ כמו אצר בתוכו  נתן  שאון המכונות. 

דברים החייבים להיאמר מיד, לפי שאינם סובלים דיחוי. זמן רב רתחו בו וביקשו לצאת.22 

ודור, נפתחה אפוא הדלת לפרסום שיריו בכתבי  זך  לאלדן, שזכה לאוזנם הקשֶבת של 
מקומו,  את  בהם  מצא  שירתו  של  הרדיקלי  המודרניזם  התקופה.  של  המרכזיים  העת 
ובמשך שנים הוא כתב שירים מורכבים וקשים לעיכול. אך למרות הפיצוי שמעניק אלדן 
לקוראיו בפריסת רשתות מצלולים המענגים את האוזן, מעמידה שירתו לפניהם מכשולים 
לא מעטים — דבר העולה לו במחיר של צמצום ניכר בקהל הקוראים, שאף הגיעו עד 
אינה  בה  נוכחותם  אבל  ארץ־ישראלי,  מראות של טבע  מוצפת  שירתו  כדי התעלמות. 
אוטומטית או מובנת מאליה. מראות הטבע בשיריו של אלדן ארוגים בתבניות מורכבות 

המקשות על הקוראים את פענוח המשמעות. 

]ה[

האלגוריה שרווחה בספרות שנות החמישים והשישים הייתה האלגוריה הלאומית, ש"מול 
לעומת  הבולטות.  מדוגמאותיה  הם  רביקוביץ  של  חטין"  ו"קרני  יהושע  של  היערות" 
המלאכותיות והקונוונציונליות של האלגוריה שעליה הצביע גתה, בנרטיבים רומנטיים 
ולאומיים בולט הסמל כפיגורה רווחת. בתרבות העברית מצדיקה האורגניות של הסמל 
את אלימותה של הריבונות הציונית באמצעות מיתוס היליד הציוני. מעבר חלק ומובן 
מאליו מן הילידיות לאלימות מופיע בצורה מובהקת בזיכרונותיו של יצחק רבין, הצבר 
הילידי האולטימטיבי. בספרו בית אבי, שבו סיפר על הבית שגדל בו כיליד מקומי, סרטט 
רבין את הנרטיב הטבעי והמובן מאליו שהוביל אותו מזהותו כיליד אל מינויו כרמטכ"ל.23 

משה דור, גחלים בפה, תל אביב: תג, 1995, עמ' 106–107. 	22
יצחק רבין, בית אבי, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1974. 	23



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






22

רבין היליד מספר כי כבר בנעוריו היה מעורב בפעילות צבאית, שאת שיאה סימן בתפקידו 
כרמטכ"ל הניצחון במלחמת 24.1967 

בנאום המפורסם שנשא בהר הצופים לאחר המלחמה, ניסח רבין בבהירות את הקשר 
הישיר והמובן מאליו בין הילידים הציוניים לבין מעורבותם הקשוחה באלימות המלחמה: 

לגלותה  ומתביישים  לסנטימנטליוּת  נוטים  אינם  החיילים,  וחומר  קל  הצברי,  הנוער 

ברבים. אולם, מאמץ הלחימה, החרדות שקדמו לה — תחושת הישועה והנגיעה שנגעו 

הבושה  קליפת  את  הבקיעו  היהודית,  ההיסטוריה  של  לב־לבה  לתוך  הישר  הלוחמים 

והנוקשות ועוררו מעיינות של רגש והתגלות רוחנית.25 

והסנטימנטלית שאפיינה את  נקט שוללת את החולשה הרגשנית  הדיאלקטיקה שרבין 
ראשית הציונות, שביטויה הספרותי הבולט היה בשירת חיבת ציון, ומשמרת את הזהות 
והמובן מאליו של  לאל כהתגלות משיחית, המשכה הטבעי  לקראת שימתה  הלאומית, 
ההיסטוריה היהודית שעל רציפותה עמד בנאומו. ואכן, הפרשנות המשיחית של מלחמת 
1967, שרווחה בשיח הציבורי בישראל לאחר המלחמה, הכפיפה את הילידיות הציונית 
מפנה  כנקודת  התחולל  המלחמה  לאחר  הדרמטי  הרגע  היהודית.  ההיסטוריה  לרצף 

משיחית, שהעלתה אל פני השטח את התאולוגיה הפוליטית של הריבונות הציונית. 
בנאומו רבין חשף את תרומת הזהות הילידית לניסיונות ליישוב הסתירה המתקיימת 
בריבונות "יהודית־דמוקרטית". בניגוד מובהק לנרטיב של התנועה הכנענית, שהתבסס על 
דיכוטומיה נוקשה וסטטית בין היהודי ליליד העברי, הלך רבין בעקבותיו של מיכה יוסף 
ברדיצ'בסקי, שהשפיע רבות על חלוצי העלייה השנייה. את מאמרו הנודע "סתירה ובנין" 
ראשונים  או  אנו  האחרונים  "יהודים,  הדיאלקטית  בשאלה  ברדיצ'בסקי  סיים   )1900(
לדור חדש..." ששמה לאל את זהותם של "היהודים האחרונים" כדי לכונן באמצעותה את 

"היהודים הראשונים" תוך שימור זהותם היהודית.26
מאדם:  ריק  במרחב  התממשה  לא  הלאומית  הטריטוריה  על  הילידית  הבעלות  אך 
במרחב הארץ־ישראלי ישבו גם ילידים. בעקבותיו של הנרי לפבר אפשר לקבוע כי במרחב 

י  הכינוי "מלחמת ששת הימים" עיצב גם את תפיסתה כאירוע משיחי, בעקבות הפסוק בתהלים "כִּ 	24
י יַעֲבֹר" )צ 4(, המציין בתלמוד את הופעת המשיח ב"אלף הששי"  יוֹם אֶתְמוֹל כִּ עֵינֶיךָ כְּ נִים בְּ אֶלֶף שָׁ
)"ששת־אלפים שנה הווי עלמא, שני אלפים — תוהו, שני אלפים — תורה, שני אלפים — ימות 
המשיח". תלמוד בבלי, סנהדרין צז ע"א(. בתולדות השירה העברית בלט "האלף השישי" בשירתו 

המשיחית והאלימה של אורי צבי גרינברג.
רבין, הערה 23 לעיל, עמ' 75. נאומו של רבין מעיד על התפקיד שממלאים ז'אנרים גאוגרפים לא  	25
בדיוניים במיתיזציה של היליד, המכילה בטבעיות לא מתווכת את האלימות הצבאית. כך, למשל, 
קוראת חמוטל צמיר את פרקי אליק, הביוגרפיה שכתב משה שמיר על אחיו שנפל בקרב, כדוגמה 
הים. חמוטל צמיר,  מן  להיוולד  כמימוש התשוקה  היליד  פיגורת  לקריאתה הסמלית־מיתית של 
בשם הנוף: לאומיות, מגדר וסובייקטיביות בשירה הישראלית בשנות החמישים והששים, ירושלים 

ובאר שבע: כתר ומכון הקשרים, 2006, עמ' 80.
ב:  כרך  ישנים,  גם  חדשים  גריון:  בּןִ  יוסף  מיכה  כתבי  ובנין",  "סתירה  ברדיצ'בסקי,  יוסף  מיכה  	26

מאמרים, ליפסיה: הוצאת אברהם יוסף שטיבל, תרפ"ב, עמ' יח–כ.



23

חנן חבֶר


 שייצר העימות בין הילידים התקיים מאבק אלים. מאז 1878, שנת ייסודה של המושבה 
אדמות  על  לבעלות  תביעה  גם  ישראל  לארץ  יהודים  של  הגירתם  כללה  תקווה,  פתח 
המולדת ולהפיכתן לטריטוריה יהודית. התביעה הזאת כוננה כאן ריבונות יהודית ארץ־
ישראלית, שלעיתים קרובות הוגדרה גם כריבונות עברית. העלייה השנייה חוללה תמורה 
כן  שלפני  הראשונה,  העלייה  ואיכרי  המולדת,  אדמת  עובדי  בקרב  הדומיננטית  בזהות 
העסיקו בעיקר ערבים מקומיים, מקומיים, שבחלקם הפגינו גם הם מחויבות לעבודה 
חומת  של  ולביצורה  העברית,  העבודה  של  למטריאליזציה  תרם  לכך  המאבק  עברית. 
ההפרדה הסימבולית שכוננה ההתיישבות הציונית בין המתיישבים היהודים לפלסטינים 
מרכזי  תפקיד  העניקו  השנייה  העלייה  אנשי  שנקטו  ההפרדה  פרקטיקות  המקומיים. 

לסובייקט הילידי הציוני בדמיונה של אדמת ארץ האבות כטריטוריה לאומית ריבונית. 
הילידים  ה"ילידים" הציונים על  הניכוס שהפעילו  סמליותם הרומנטית של מנגנוני 
המקומיים הייתה כרוכה ברטוריקה שהדחיקה את האלימות, או הצניעה אותה באמצעות 
השגבה רומנטית. לעומת הרטוריקה הציונית ההגמונית, שהתבססה על רציפותו של נרטיב 
לאומי המאחה את הילידיות הציונית עם גילוייה האלימים ומנכס את הילידים המקומיים 
ואת אדמותיהם, הציבה השירה העברית של שנות החמישים והשישים קומפוזיציות של 
אלגוריה לאומית, החותרת תחת הנרטיב הציוני ההגמוני, ונקטה רטוריקה של התנגדות 
הן למערך הייצוגים הציוני של המרחב הארץ־ישראלי־פלסטיני הן לאלימות הלאומית 

שהטריטוריה היהודית הריבונית כוננה.
העולם  "ספרות  את  כמאפיינת  הלאומית  האלגוריה  על  הצביע  ג'יימסון  פרדריק 
מדינת  של  המטריאלית  לחולשתה  פיגורטיבי  ביטוי  שהיא  כך  על  ועמד  השלישי",27 
הלאום בעולם השלישי. טענתו המרכזית של ג'יימסון היא כי לעומת האינטלקטואלים 
האמריקנים, ובמיוחד האירופים, חוזרים האינטלקטואלים של העולם השלישי ועוסקים 
באופן אובססיבי בזהותה הלאומית של החברה שהם פועלים בה. עמדתו הייתה כי "סיפור 
גורלו של האינדיבידואל הפרטי הוא תמיד אלגוריה לתבניתן של תרבות וחברה הערוכות 
למאבק" ו"למצבן הציבורי המעורער של התרבות והחברה בעולם השלישי".28 ג'יימסון 
טען כי המסרים המגוונים והפרגמנטריים של האלגוריה מועברים בדרך של הסתרה,29 
אך קריאה דיאלקטית של פעולת ההסתרה מראה כיצד חשיפת הקשיים המטריאליים 
שבהווה מאפשרת להפנות את המבט למאבקים שיתחוללו בעתיד. קריאה דיאלקטית, 
החושפת את סודה המוסתר של האלגוריה הלאומית, תורמת להכנות למאבק הלאומי גם 

באמצעות מיזוגו של המרחב הפרטי הליבידינלי עם המרחב הציבורי הפוליטי.
של  שירה  מבוסס  שעליה  הלאומית  האלגוריה  של  פוליטית  דיאלקטית  קריאה 
רביקוביץ, הטווה אנלוגיה בין אלימותם המינית נטולת הרסן של הצלבנים לבין אלימותם 
של המהגרים הציונים, חושפת את סודה של האלגוריה הלאומית, שלפיו, בפועל, האנלוגיה 

 Frederic Jameson, Allegory and Ideology, London and New York: Verso, 2019, pp. 	27
159–215

שם, עמ' 165. 	28
.xiv 'שם, עמ 	29



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






24

חלקית ופרגמנטרית. עובדה זאת הופכת את האלגוריה הלאומית לכלי פוליטי המערער 
ומאתגר את רציפותו ואת שלמותו של הנרטיב הציוני. 

ושברים  משברים  של  ייצוג  כמנגנון  הלאומית  האלגוריה  על  ג'יימסון  של  דבריו 
הצעירה.  ישראל  מדינת  של  המעורערת  הביטחונית  ליציבותה  גם  נכונים  מטריאליים 
ילידים ברובם, פליטי הנכבה,  דוגמה בולטת הייתה תופעת ה"מסתננים" — פלסטינים 
בשיח  והנכיחו  שחזרו  העובדה   .1948 במלחמת  מהם  שגורשו  למקומות  לחזור  שניסו 
הישראלי את הנכבה של 1948 יכולה להבהיר את הבחירה הספרותית באנלוגיה הצלבנית 
כחתירה תחת הנרטיב ההגמוני הציוני, שהכחיש, ולמעשה מכחיש עד עצם היום הזה, את 

העובדה שמדינת ישראל נוסדה כמדינה דמוקרטית באמצעותו של טיהור אתני.
ההבדל בין השימוש בפיגורה הצלבנית החתרנית לבין הבחירה בה כאקט אנטי־ציוני 
התממשה  והשישים  החמישים  שנות  משוררי  של  שחתרנותם  בכך  ניכר  התנגדות  של 
ל"מול  בפרשנותו  למשל,  מחיקתו.  כדי  תוך  המוסרי  העוול  הנכחת  של  כפעולה  לרוב 
השאלה  מתורגמת  הסיפור  במהלך  כיצד  שלו  מרדכי  הראה  יהושע,  א"ב  היערות" של 
היערות  כששומר  אדיפלית,  ליבידינלית  שאלה  לכדי  מעלים  הנכבה  שפשעי  המוסרית 
שוכח את מוסריותו ומסגיר את הערבי למשטרה.30 השימוש הרווח באלגוריה הלאומית 
מייצג את הקמת המדינה כתוצאה של עימות אלים בין שני מחנות של שבטים ילידיים 
לההסתננויות  הישראליות  התגובות  הוגדרו  שבו  נקמות,  של  מחזורי  במעגל  הכלואים 
הפלסטינים כפעולות תגמול. קריאה דיאלקטית של "קרני חטין" של רביקוביץ גם חושפת 
את החתירה השבטית תחת סמכותה הריבונית והמוסרית של האנלוגיה, המשבשת את 
הניגוד הלאומי בין המחנות הניצים באמצעות חבירתה של הדוברת בשיר לתגובתם של 

הצלבנים נגד המוסלמים.

]ו[

נס, לבין  הדברים שכתב ולטר בנימין על הניגוד בין הסמל הרומנטי, שגתה העלה על 
בין האלגוריה  הרטוריקה האלגורית של הבארוק, מבהירים היטב את העימות הרטורי 

הלאומית לבין הסמל הלאומי:

ואילו  הגאולה,  באור  המזדככים  הטבע  פני  השקיעה,  זוהר  עם  לרגע,  מתגלים  בסמל 

באלגוריה נחשפים לעיני הצופה ה־Facies Hippocratica )פני הגוסס( של ההיסטוריה 

הנלווים  והמוחמץ  רווי־הסבל  שלא־בזמנו,  הבא  כל  על  ההיסטוריה,  שקפא.  נוף  כמין 

חסרה  שזו  וככל  בגולגולת־מת.  לא,   — בפרצוף־פנים  מתבטאת  מתחילתה,  אליה 

אנושי  שהוא  מה  כל  צורה,  של  קלאסית  הרמוניה  ביטוי,  של  'סמלית'  חירות  לחלוטין 

גונבים את הבשורה: מסותיו  )עורכת(,  דקל שי שחורי  כפתרון ספרותי",  "הערבים  מרדכי שלו,  	30
הספרותיות של מרדכי שלוֵ, חבל מודיעין ובאר שבע: כנרת זמורה־ביתן דביר, ומכון הקשרים, 

2018, עמ' 253–268.



25

חנן חבֶר


 — כך מתבטאים בדמות זו, המתמכרת כולה לטבע, לא רק טבע הקיום האנושי סתם, 

ההתבוננות  גרעין  זהו  רבת־משמעות.  כחידה  הפרט  של  הביוגרפית  ההיסטוריוּת  אלא 

האלגורית, ההצגה הבארוקית, החילונית, של ההיסטוריה כדרך־הייסורים של העולם; 

רק בתחנות החורבן יש לה משמעות. משמעות כה רבה, התמכרות כה רבה למוות, משום 

שהמוות הוא החוֹרת חריתה עמוקה ביותר את קו־הגבול הקטוע בין פיסיס למשמעות. 

אבל אם הטבע נידון מאז ומעולם למיתה, כי אז הריהו מאז ומעולם גם אלגורי.31 

בניגוד לסמל הלאומי, שכדי לבטא שאיפה לחירות ולהמשכיות מבקש להצניע שסעים 
המתקיימים במציאות ומסרטט מציאות אורגנית וגואלת, האלגוריה הלאומית חושפת את 
השסעים והנתקים המתקיימים במציאות המטריאלית. האלגוריה של בנימין, המייצגת 
את הטבע כנידון למיתה, מאפשרת לבקר — ובכך גם לשבש — את כינונה הדיאלקטי 
היסטוריים  לאומיים,  נרטיבים  על  הרציף של הרומנטיקה של הסמל הלאומי, המיוסד 

ופרוגרסיביים.
לחורבן  לסבל,  כביטוי  בנימין  רואה  האלגוריה  של  והקונבנציונליות  המכניות  את 
חילוני  כניגוד  אותה  מגדיר  הוא  מציאות.  המכוננת  אקספרסיביות  באמצעות  ולייאוש, 
"בזבוז  היא  והעל־חושי"  החושי  האובייקט  של  כ"אחדותו  שהופעתו  התאולוגי,  לסמל 
היכולת  את  מראש  מעקרת  לביטוי  אפשרי  כבלתי  ושסמכותו  לחיים",  ועוין  רומנטי 
להסתייע בו ככלי ביקורתי מאתגר, באמצעות שלילה דיאלקטית. בכוחה המשבש מערערת 
האלגוריה הלאומית את הנרטיב הטלאולוגי, החלק והמובן מאליו, שהציונות מסרטטת 
— משלילת הגולה של היהודי הישן אל המטריאליות של התאולוגיה הפוליטית הציונית 
ארץ  של  אדמותיה  את  שהפכה  הציונית,  הריבונות  באמצעות  החדש  היהודי  שמגשים 
האבות לטריטוריה לאומית. הסמלים הרומנטיים המייצגים את היהודי החדש מכוננים 
שהוא  ושורשי,  טבעי  מיתי,  כמרחב  הציוני  המרחב  את  המייצר  ילידי  כסובייקט  אותו 
עצמו חלק לא מתווך ובלתי נפרד ממנו. השיח הלאומי מתרגם את המיתיות, הטבעיות, 
האורגניות והגופניות הלא מתווכת של היליד, כצמח ששורשיו נטועים באדמת המולדת 
לטריטוריה  המולדת  של  אדמותיה  הפיכת  את  המאפשר  אמת  למשטר  ממנה,  שצמח 
היא המייצרת את המרחב של אדמת המולדת  לאומית. העובדה שהריבונות הלאומית 

כטריטוריה לאומית מקנה ליליד חזקה ובעלות טריטוריאלית. 
ונטול  קצרצר  בשיר  למצוא  אפשר  הלאומית  האלגוריה  של  הפואטית  התבנית  את 

כותרת שכלל אנדד אלדן בחושך זורם ופרי:

ךְ בַּתַּנִים נִמְלַט אֶל הַחֻרְבָּה. הַחשֶׁ

נַּי. שִׁ חֻבִּי מְטַפֶּסֶת בְּ הַחֲשֵׁכָה שֶבְּ
רַחְמֵךְ זוֹרֵם לִהְיוֹת לִפְרִי.32 הַחשֶׁךְ בְּ

ולטר בנימין, "האלגוריה ומחזה־התוגה", הרהורים, מגרמנית: דוד זינגר, תל אביב: הקיבוץ המאוחד,  	31
1996, עמ' 15.

נִים[", הערה 20 לעיל, עמ' 61. תַּ ךְ בַּ אנדד אלדן, "]הַחשֶׁ 	32



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






26

המצלולים האנפוריים שיוצרת ההקבלה בין הטור הראשון לבין הטור השלישי מפתים 
את הקורא לקלוט את השיר כסימטרי. גם העובדה שהשורה השנייה אינה פותחת במילה 
כָה", אינה פוגעת בסימטריות של השיר. לריתמוס הסימטרי תורמות  ךְ", אלא ב"הַחֲשֵׁ "הַחשֶׁ
גם אותיות השימוש שבראש המילה השנייה בכל שורה — בשורה הראשונה והשלישית 
רַחְמֵךְ"( ובשורה השנייה שתי אותיות שימוש, שאחת  נִים", "בְּ תַּ אות השימוש בי"ת )"בַּ
י"(. עם זאת, כאשר מנסה הקורא להסתמך על הסימטרייה של  חֻבִּ בְּ מהן היא בי"ת )"שֶׁ
המצלולים העשירים כדי לפענח את המבנה הסמנטי השלם של השיר הוא עלול למצוא 
עצמו בפני שוקת שבורה. מה לחושך בתנים שנמלט אל החורבה עם החשכה שבחובי, 
י"? ובעיקר, איזה תפקיד ממלא בשיר הטור האחרון, שכבר מפליג לקביעה  נַּ שִׁ סֶת בְּ ה"מְטַפֶּ

רַחְמֵךְ זוֹרֵם לִהְיוֹת לִפְרִי"? ךְ בְּ ש"הַחשֶׁ
לאומית.  כאלגוריה  השיר  בקריאת  למצוא  אפשר  אלו  לשאלות  התשובות  מן  חלק 
נִים  תַּ בַּ ךְ  "הַחשֶׁ  — אלדן  של  בשירו  הראשון  שהטור  העובדה  על  נסמכת  זאת  קריאה 
שירו  י!",  מוֹלַדְתִּ אַרְצִי!  "הוֹי,  הציוני  השיר  אל  הקורא  את  מפנה   — ה"  הַחֻרְבָּ אֶל  נִמְלַט 
הארץ־ישראלי הנודע של שאול טשרניחובסקי, שנכתב בנובמבר 1933 כתגובה לעימותים 
כוֹל־ ת. / תְּ ה נֶחֱרֶשֶׁ ל־חָרְבָּ אלימים שהתחוללו אז בין הערבים ליהודים, ובו הטורים: "תֵּ
ת".33 העובדה ששירו של אלדן מייצג את הנוף המקומי  אֵבָה נוֹקֶשֶׁ ים. / מַשְׁ נִּ לֵילוֹת וִילֵל־תַּ
נִים["  תַּ ךְ בַּ בתיווכו של שיר נוף לאומי מאת טשרניחובסקי מאפשרת לקרוא את "]הַחשֶׁ
בעימותים  ופלסטינים  יהודים  לאומית, המייצגת בעקיפין את אלימותם של  כאלגוריה 
שהתחוללו ביניהם ב־1933. אלגוריה לאומית זאת מיוסדת על העובדה שאת ייצוגי הטבע 
הארץ־ישראלי בשירו של אלדן מתווכים ייצוגי הטבע בשירו של טשרניחובסקי. בניגוד 
לסמל הספרותי, המוחק את הפער בין המסמן למסומנו באמצעות טרנסצנדנטיות טבעית 
כנבדלים. לעומת אפקט  של המסומן, האלגוריה מבטאת את המכניות המכוננת אותם 
המיידיות של הסמל, הקושר את המסומן למסמנו, הטמפורליות של האלגוריה משהה 
כך חושפת הרטוריקה של האלגוריה  ביניהם, המתוּוך באמצעות הלשון.34  את החיבור 

הלאומית את הסמל המכחיש את האלימות הלאומית ומאתגרת אותו. 
באמצעות שירו של טשרניחובסקי ייצר אלדן אלגוריה לאומית החותרת תחת הכחשת 
המשמעות הפוליטית של אלימותם של הנרטיבים הריבוניים של מדינת הלאום היהודי. 
הרטוריקה שמנכיחה את אלגוריית החורבה בשירו של אלדן בשדה הסמנטי של הריבונות 
הישראלית מסמנת את החורבה שבשירו של טשרניחובסקי כמטונימיה לחורבות שנותרו 
במרחב הישראלי בעקבות הנכבה הפלסטינית במלחמת העצמאות. באמצעות הפיגורה 
של החורבה חותר שירו של אלדן תחת הרטוריקה הסמלית של הריבונות הישראלית 
— רטוריקה המדחיקה את העימותים האלימים עם הילידים הפלסטינים, ששיאם היה 

באירועי הנכבה, ובכך משרתת את מאמצי הריבונות הישראלית להכחשת הנכבה.

שאול טשרניחובסקי, "הו! ארצי! מולדתי!", שירים, כרך א, תל אביב: דביר, 1966, עמ' 353–354.  	33
אביב:  תל  ואלימות בשירה העברית בשנות ה-40,  פתאום מראֵה המלחמה: לאומיות  חבר,  חנן  	34

הקיבוץ המאוחד, 2000, עמ' de Man ;195–192, הערה 6 לעיל.



27

חנן חבֶר


 פעולתה הרטורית של האלגוריה הלאומית החותרת תחת סמלי הלאום היא פעולה 
דיאלקטית כפולה. בעודה משבשת את הסמל הרומנטי, המשגיב ומדחיק את האלימות 
הלאומית באמצעות שימתה לאל, היא גם משמרת את החורבן המטריאלי, שהריבונות 
שמסמנת  זאת  כמו   — המטריאלית  השארית  של  טיבה  את  ושללה.  הכחישה  היהודית 
הדיאלקטית  השלילה  של  המשיחית  שתנועתה  אלדן,  של  בשירו  האלגורית  החורבה 
המכוננת את הסמל הלאומי הותירה מאחור — הבהיר בנימין במכתבו לגרשם שלום )9 
באוגוסט 1935(, שבו דיווח לו על עבודתו על הפסאז'ים בפריז בהקשרו האלגורי של 

הסוריאליזם:

ובכך גם את ביטולו  העבודה מייצגת גם את השימוש הפילוסופי של הסוריאליזם — 

בקביעות  ההיסטוריה  תמונת  את  לתפוס  הניסיון  את  גם  כמו   —  ]Aufhebung[

]Fixierungen[ הבלתי ניכרות ביותר של הקיום, כביכול בשאריות שלו.35 

לכינונו  הכרחי  לתנאי  המטריאלי  החורבן  את  הופכת  בנימין  של  הדיאלקטית  מסקנתו 
תוך כדי החרבתו של הסמל הלאומי. התקדמות הנרטיב הלאומי לקראת השלמת תהליך 
הישועה שהסמל הלאומי מְממש כרוכה בהחרבת ההווה של מושא האלימות ובהפיכתו 
בנימין ב"תזות על מושג ההיסטוריה"  לעבר. העובדה הזאת מובנת מן הדברים שכתב 

)1940( על מלאך ההיסטוריה, העוזב את ההווה האנושי המחריד ועף לעבר העתיד: 

Angelus Novus. מתואר בה מלאך, הנראה כאילו הוא  יש תמונה של קליי הנקראת 

עומד להתרחק ממשהו שהוא נועץ בו את עיניו. עיניו קרועות לרווחה, פיו פעור וכנפיו 

פרושות. כך נראה בהכרח מלאך ההיסטוריה. הוא מפנה את פניו אל העבר. במקום שם 

מופיעה לפנינו שרשרת של אירועים, רואה הוא שואה אחת ויחידה, העורמת בלי הרף 

גלי חורבות אלו על אלו ומטילה אותם לרגליו. בלי ספק רוצה היה להשתהות, לעורר את 

המתים ולאחות את השברים, אבל סערה הנושבת מגן־העדן נסתבכה בכנפיו והיא עזה 

כל־כך, שהמלאך שוב אינו יכול לסגרן. סערה זו הודפת אותו בהתמדה אל העתיד, שהוא 

מפנה אליו את גבו, ובאותה שעה מתגבהת ערימת ההריסות לפניו עד השמים. מה שאנו 

מכנים קידמה הוא הסערה הזאת.36 

בנימין  של  ההיסטוריה  מלאך  בעקבות  הפלסטינית  החורבה  של  הדיאלקטית  קריאתה 
ההתקדמות  כתוצאתה של  הפלסטיני  העם  את  הנכבה, שהחריבה  את  לסמן  מאפשרת 
מהלך  מממש  הסמל  לפיכך,  משיחי.  נרטיב  באמצעות  היהודי,  הלאומי  הסמל  לקראת 
אוטומטי, שלכאורה אינו מתוּוך, בין הילידיות לבין האלימות הלאומית. הסמל הלאומי 
אלימותה  את  מאחוריה  המותירה  הדיאלקטית,  השלילה  של  לאל  כשימה  ממומש 

ולטר בנימין וגרשם שלום, חליפת מכתבים: 1940-1933, גרשם שלום )עורך(, מגרמנית: הראל קין,  	35
תל אביב: רסלינג, 2008, עמ' 184.

ולטר בנימין, "תזות על מושג ההיסטוריה", הערה 31 לעיל, עמ' 313. ההדגשות במקור. 	36



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






28

הילידיות  של  יומה  סדר  הכחשתה.  את  גם  ובכך  שימורה,  תוך  הנכבה  של  המחריבה 
הציונית, שמיקומה במרחב הישראלי מיוצג כמובן מאליו,37 הוא להכחיש ולהעלים את 
העובדה שהרוב הדמוקרטי של מדינת הלאום היהודית מומש באמצעות גירושם האלים 
הנכבה  אלימות  הכחשת  מאפשרת  כך  מגבולותיה.  פלסטינים  ילידים  אלפי  מאות  של 
המהותנית  להגדרתה  היהודים"  של  כ"מדינתם  ישראל  מדינת  של  הגדרתה  את  לתרגם 
התאולוגיה  מצדיקה  ההיסטורית  הזכות  של  יהודית". מכוחה  "מדינה  והאתנוצנטרית 
ואת  האבות  בארץ  היהודים  של  המיתי  קיומם  את  היהודית  הריבונות  של  הפוליטית 

הפיכתם של היהודים החיים בתחומיה לילידים שבהווה. 

]ז[

שירתו של אנדד אלדן היא דוגמה אופיינית לפעולת האלגוריה הלאומית כצופן שהדריך 
בשנות החמישים והשישים את שירתם של משוררי התקופה. כדי לעמוד על דרכי פעולתה 
של האלגוריה הלאומית, שבאמצעותה חתרו משוררים אלו תחת ייצוגיה הסמליים של 
הריבונות הישראלית, נסתייע במודל פרשני שפותח בלב־ליבה של תקופת ההתגבשות 
האפרתי  ויוסף  פרי  מנחם  שפיתחו  הפרשנית  ברטוריקה  מקורו  זה  מודל  שירתם.  של 
במאמרם המשותף ופורץ הדרך "על כמה מתכונות אמנות השירה של ביאליק", שכתבו 
המשורר  של  שירתו  את  מחדש  לקרוא  בחירתם  ב־38.1966  בעכשיו  ופרסמו  ב־1964 
ביקורתית  לקריאה  שפיתחו,  הפרשני  המודל  של  הצפויה  תרומתו  על  מעידה  הלאומי 
של מנגנוני ריבונותה של מדינת ישראל הצעירה. עיקר מאמרם הוקדש לקריאת שירו 
של ביאליק "לא זכיתי באור מן ההפקר", שלטענתם, הדרך הנכונה לקוראו היא במעקב 
שיטתי אחר התפתחות משמעויותיו ברצף זמן הקריאה. את משמעות השיר הם מחלצים 
בהצבעה על עימות שהוא מקיים בין שתי עלילות: עלילת הקריאה הראשונה והחפוזה 
מכריז  שבו  הראשון,  הטור  למן  הפרעות,  ונטול  חלק  ישיר,  מהלך  מממשת  השיר  של 
על  כועס  הוא  שבו  השיר,  של  סופו  ועד  שירתו,  ניצוץ  מקוריות  על  הדובר־המשורר 
הקורא שאינו מודה בבעלותו על חרוזו, כלומר על שירו שנולד מן הניצוץ. לטענת פרי 
והאפרתי, בניגוד לקריאה זו, קריאתו השנייה של השיר, הקשובה והאיטית, חושפת את 
העובדה כי אין המדובר ברצף פשוט וחלק. הקריאה השנייה חושפת את הקורא לתמורה 
הדרמטית המתחוללת במשמעות השיר; הוא נדרש לחזור ולקרוא את השיר מחדש, ובכך 
פרטים שהוזנחו במהלך הקריאה הראשונה הופכים לרלוונטיים. מסקנתם המרכזית של 
פרי והאפרתי היא כי קריאה איטית, המארגנת מחדש את פרטי השיר, מאפשרת לקורא 
הקשוב להבחין במומנט של היפוך הקיים בקומפוזיציה: טענת הדובר בשיר למקוריותו 

צמיר, הערה 25 לעיל. 	37
מנחם פרי ויוסף האפרתי, "על כמה מתכונות אמנות השירה של ביאליק", עכשיו 17–18 )1966(,  	38

עמ' 43–67.



29

חנן חבֶר


 של הניצוץ הופכת לטענה על בעלותו עליו. הקריאה האיטית והקשובה, המזהה את חוסר 
רציפותו התמטית של השיר, מייצרת הבחנה עקרונית בין מקוריות לבעלות.

קריאת המאמר עצמו כמודל פרשני המיוסד על אלגוריה לאומית מאפשרת לקרוא את 
טענתם של פרי והאפרתי על התהפכות שירו של ביאליק כפעולה פוליטית. העובדה שהם 
מגדירים את דיונם כדיון ברטוריקה של השיר מעידה כי מעבר לדיון פואטי בקומפוזיציה 
הראשונה   — הקריאות  שתי  בנמעניו.  מותיר  שהוא  האפקטים  את  בוחנים  הם  שלו, 
החפוזה והשנייה השהויה — הן פעולות רטוריות מנוגדות המייצרות שני סיפורי קריאה 

הפוכים זה לזה.
הקריאה השנייה, החותרת תחת רציפות קודמתה, כמוה כאלגוריה לאומית, החותרת 
תחת הסמליוּת והלאומיוּת בשירת ביאליק וחושפת את הדבר שאלו מסתירות. הסמליות 
עולה בקנה אחד, למשל, עם מאמרו של לחובר שדן בסמלים הלאומיים בשירת ביאליק.39 
כאמור לעיל, קריאתו של טקסט אלגורי המצביעה על המוסתר גם חושפת אותו. לכן, 
המלצתם של פרי והאפרתי לקרוא את השיר של ביאליק קריאה איטית, שתחשוף את 
זו הראשונה. הקריאה השנייה  התהפכותו, מעמתת את שתי הקריאות בלי למחוק את 
הקומפוזיציה.  רציפות  את  המערערת  אלגורית,  קריאה  היא  החלופית,  מציעים,  שהם 
בחשיפת התהפכות השיר המוסתרת, מייצרת הקריאה החלופית את האלגוריה הלאומית, 

ומאתגרת את סמכותו הרומנטית של סמל הלאומי. 
בעייתיות המעבר  פוליטית החושפת את  כך מממשת התהפכותו של השיר פעולה 
מן המקוריות, כאלגוריה לילידיות, אל הבעלות, כאלגוריה לשליטה ריבונית־לאומית על 
המרחב המקומי. שתי האלגוריות מתמודדות עם הנושא הקריטי ביותר בתולדות הסכסוך: 
אך  ריבונית.  לאומית  לטריטוריה  אותן  ההופכת  באדמות,  הלאומית  השליטה  הצדקת 
בדומה לקריאתן של כמה מחטיבות שירת שנות החמישים והשישים, הקריאה הראשונה 
שפרי והאפרתי מצביעים עליה לשירו של ביאליק מנסחת את המעבר מילידיות לבעלות 
מדגישה  השיר(  התהפכות  את  )החושפת  השנייה  הקריאה  ואילו  וטבעי,  חלק  כמעבר 

דווקא את בעייתיות המעבר. 
את  ומגדירה  האומה,  בשירות  פועלת  לאומית  כאלגוריה  ביאליק  של  שירו  קריאת 
אדמותיה כטריטוריה לאומית ריבונית, אך בה־בעת היא מייצרת קומפוזיציה של נרטיב 
קטוע ומשובש, המחדיר לשיח הציוני רפלקסיה של התנגדות מוסרית ופוליטית להצדקת 
האלימות הלאומית, באמצעותו של נרטיב המכונן את הריבונות הציונית ככלי להשגת 
והמשבשת  החתרנית  הרטוריקה  לאומית.  לטריטוריה  והפיכתן  אדמותיה  על  הבעלות 
שירו  התהפכות  את  ושחשפה   — והאפרתי  פרי  המליצו  שעליה  האיטית,  הקריאה  של 
והשישים  החמישים  שנות  שירת  של  הלאומית  האלגוריה  את  המכוננת  ביאליק,  של 
"דור  שירת  על  צמיר  חמוטל  של  החשובות  תובנותיה  את  מחדש  לקרוא  מאפשרת   —

המדינה":

פישל לחובר, "הסמל בשירת ביאליק", גרשון שקד )עורך(, ביאליק: יצירתו לסוגיה בראי הביקורת,  	39
ירושלים: מוסד ביאליק, 1974, עמ' 34–61.



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






30

הסובייקט הלאומי־ישראלי העולה משירת דור המדינה מגדיר את עצמו כאילו הוא מתנגד 

לקולקטיב ואף מנותק ממנו, כדי לייצר אינדיבידואליזם־אוניברסלי המיוסד על תחושה 

של שייכות מובנת־מאליה לקולקטיב ולטריטוריה הלאומית. הצורך לייצר תחושה זו היא 

סימפטום של ניצחון, של כיבוש הארץ ושל הקמת המדינה, וייצורה מחייב להדחיק את 

הגורמים ש"עדיין" קושרים את היחיד עם הקולקטיב ועם הטריטוריה הלאומית: כלומר, 

להדחיק את הזהות הספציפית של הארץ, את המאבקים והקונפליקטים הכרוכים במאבק 

הלאומי עליה, את האלימות שביסודם ואת הכוח והשליטה שהושגו עם הניצחון.40 

כפי שהראתה צמיר, הימנעותו של זך אינה בגדר בדידות, התנתקות והרמטיות, אלא דווקא 
סוג של מעורבות חברתית. טענתה המרכזית היא ששירת שנות החמישים והשישים לא 
התבססה על ניגוד בין שירה אישית לשירה לאומית, אלא שהתנגדותה לקולקטיב כוננה 
סובייקט פרטי־אוניברסלי לאומי. עם זאת, נראה שטענתה של צמיר, כי מטרת השירה 
כמובנת מאליה  הישראלית  לטריטוריה  כינון שייכותו של הפרט הלאומי  הייתה  הזאת 
שביצירות  העובדה  הרחבה.  דורשת  הלאומי,  המאבק  של  האלימות  הדחקת  באמצעות 
משנות החמישים והשישים כגון אלו שנידונו לעיל: "קרני חטין" של רביקוביץ, שירו של 
נִים[" ו"מול היערות" של א"ב יהושע האלימות אינה מודחקת,  תַּ בַּ ךְ  אנדד אלדן "]הַחשֶׁ
לתשתיתה  כסימפטום  התקופה  שירת  את  לקרוא  מאפשרת  לעין,  גלויה  דווקא  אלא 
האלגורית. קריאה זאת חושפת את העובדה שאין בכוחם של הסובייקטים הילידיים, או 
אלה המומצאים כילידים, להצדיק נרטיבים של בניית אומה באמצעות השתלטות אלימה 
על המרחב והפיכתו לטריטוריה לאומית. אלא שנרמול האלימות, העולה מקביעתו של 
משה דיין שמדינת ישראל נידונה לחיות על חרבה לנצח, מעיד על כך שייצוגיה הספרותיים 
הגלויים דווקא מגבירים את השייכות למקום, שצמיר עמדה על ייצוגה כטבעית ומובנת 
מאליה, כלומר קיומה כמיתוס מחוץ להיסטוריה של הסכסוך. דיין, היליד, שהצדיק את 
אלימות הבעלות והשליטה במרחב הישראלי באמצעות הקרבתו של היליד חבר הקיבוץ 
כשנקמת  הנקמות,  של  הא־הסטורית  המיתית  במחזוריות  אותה  מִסגר  רוטברג,  רועי 
הילידים הפלסטינים על אלימות הנכבה מביאה בעקבותיה את נקמתו האלימה של הילידי 
הציוני וחוזר חלילה. עם זאת, דיין, שהאשים את רועי רוטברג במותו והגדירו כשמשון 
לערעור  תרומתו  את  הנקמה.  של  המחזורית  רציפותה  תחת  חתר  גם  שנכשל,  הנוקם 
הלאומית,  האלגוריה  של  בפרגמנטריות  לתלות  אפשר  הנקמה  מחזוריות  של  רציפותה 
שבסופו של דבר חותרת תחת הצדקת השליטה הריבונית בטריטוריה על סמך שייכותו 

הטבעית של היליד ללוקאליות של אדמתו.
כּתבו את מאמרם כפעולה רטורית של  שֶׁ הפעולה הפוליטית שנקטו פרי והאפרתי, 
שירו  של  והמשבשת  המשובשת  הקטועה,  הקומפוזיציה  את  חשפה  לאומית,  אלגוריה 
של ביאליק. הריבונות, שכאמור, שנהב הגדירהּ כ"מחוררת", היא המערערת את מנגנוני 
פרי  של  קריאתם  הילידית.  האורגניות  באמצעות  הריבונית  האלימות  של  הצדקתה 
והאפרתי בשיר "לא זכיתי באור מן ההפקר" באמצעות הרטוריקה של האלגוריה הלאומית 

צמיר, הערה 25 לעיל, עמ' 12. 	40



31

חנן חבֶר


 חושפת את מאמרם כסימפטום לשיח פוליטי המערער את תוקף האקסיומה הציונית, 
שתפקידה להצדיק את הפעלת כוחם הצבאי של הילידים הציונים באמצעות כינונו של 
קשר רצוף, מובן מאליו ובלתי אמצעי בינו לבין המרחב הארץ־ישראלי, בשליטתו של מה 

שגרשון שפיר הגדיר קולוניאליזם של מתיישבים יהודים.41 
בהמשך לקריאתם של פרי והאפרתי בשירו של ביאליק, אפשר לטעון כי גם לשירו 
הקצרצר של אלדן שתי קריאות מנוגדות: בראשונה, הסמלית וההרמונית, קומפוזיציה 
שתכליתה מוגדרת, ושבה היליד היהודי מממש את בעלותו המוחלטת על החורבה ששרדה 
והמשובשת,  המכנית  האלגורית,  השנייה,  השיר  קריאת  ולעומתה,  הפלסטינית,  בנכבה 

מאתגרת את צדקתה של הבעלות. 
האלגוריות של שירו של אלדן ניתנת לאפיון באמצעות הבחנותיו של בנימין בדבר 
החורבן, הטבע המת, שאינו מצמיח את היליד החי והאורגני, ושההרמוניה נשברת בו, 
וייצוגו של האדם הפרטי הקונקרטי בו מנוגד לפיגורטיביות הסמלית של היליד. לאור 
פוליטית של חתירה תחת  בנימין אפשר לראות באלגוריה של אלדן פעולה  דבריו של 
ייצוגי ההתיישבות הציונית בנופיה הטבעיים של ארץ ישראל כמרחבים ציוניים, מיתיים, 
א־היסטוריים ונצחיים. החלופה הפואטית ששירתו של אלדן מציעה מייצגת את מרחב 
ההתיישבות הציונית כמרחב שבור וקטוע, המשבש את המיתוס הא־היסטורי של ייצוגי 
ההתיישבות העובדת, המוחקים ממרחביה את חורבות הנכבה. הייצוג האלגורי של החורבה 
הפלסטינית בשירו הוא ייצוג אלגורי־לאומי, שניגודו לַסמל הלאומי הופך אותו למבקרה 
המובהק של הצדקת האלימות הכרוכה בהשתלטות על החורבה הפלסטינית. כשריד של 
הנכבה, החורבה מייצגת את אלימות הנכבה שהחריבה את הכפר הפלסטיני, ובכך משבשת 
להסתיר.  אמורה  הייתה  שאותו  הלאומי  הסמל  של  השלמה,  הטוטלית,  ההרמוניה  את 
בעצם פעולת החשיפה מערערת האלגוריוּת הלאומית על המעבר החלק מן הפונקציה 
השירית של ילידיות היהודי אל בעלותו הטריטוריאלית. החשיפה שהאלגוריה הלאומית 
מממשת חותרת תחת סמכותו של הסמל הלאומי. הקהילה הלאומית המדומיינת מיוסדת 
למטונימיות של הקהילה  ובניגוד  דמיון מטפורי משותף,  הלאומי באמצעות  על הסמל 
לעומת הדמיון  פנים".  אל  "פנים  מכוננת באמצעות קשר של  הלא מדומיינת, שזהותה 
והמלכד של הסמל הלאומי, מבטאת האלגוריה הלאומית את  הטרנסצנדנטי, המטפורי 

המטונימיות הפרגמנטרית של חורבן והרס.
בחירתם של משוררי שנות השישים באלגוריה הלאומית חתרה גם תחת הגותו של 
רבות  גורדון, ממורי דרכה הרוחנית של תנועת הפועלים הארץ־ישראלית, שתרם  א"ד 
התאולוגיה  הציוני.  המתיישבים  קולוניאליזם  של  והרומנטית  המטאפיזית  להצדקתו 
ואורגני עם הטבע,  מיסטי  אנושית המקיימת קשר  יצירה  הרומנטית של העבודה, של 
אפשרה לגורדון להצדיק את קולוניאליזם המתיישבים הציוני, בטענה כי בעליה האמיתיים 
של הארץ הם העושים במלאכת הקודש של עיבוד אדמתה. גורדון אומנם התנגד לנישולם 
כמו  לערבים  שכן  שלום,  בדרכי  לפעול  היהודית  ההתיישבות  שעל  וקבע  הערבים  של 

Gershon Shafir, Land, Labor and the Origins of the Israeli-Palestinian Conflict, 1882– 	41
1914, Berkeley, CA: California University Press, 1996



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






32

ליהודים עומדת זכות על הארץ, שמקורה בהתיישבות ובעבודה — אך הוא גם טען כי 
זכותם ההיסטורית של היהודים על הארץ גדולה יותר מזו של ילידיה הערבים. לטענתו 
של גורדון, ההבדל הכמותי בין עבודתם והתיישבותם של הערבים לבין אלו של היהודים 
זניח לעומת ההבדל האיכותי, שאותו ניסח בלשון אוריינטליסטית: באמצעות העבודה 
החקלאית מצדיקה זכותם ההיסטורית העדיפה של היהודים את הרחבת השליטה היהודית 
לתפיסתו  נחרץ  ביטוי  נתן  גורדון  מדיני.42  לקניין  הפיכתן  ואת  פלשתינה,  בקרקעות 
הקולוניאליסטית כשהעלה על נס את המחויבות ל"עבודה עברית", שהייתה נחלתם של 
כל זרמי תנועת העבודה הציונית. התמודדותו עם העימותים האלימים, שפרצו בעיקר 
כתגובה להשתלטות הקולוניאליזם הציוני על קרקעות בפלשתינה, הייתה התעלמות או 
שהטיח  החריפים  הגינויים  הן  בולטות  דוגמאות  בכוח.  שימוש  נגד  פציפיסטית  הטפה 
בארגון "השומר", והתנגדותו הנחרצת לגיוסם של אנשי תנועת העבודה ומנהיגיה לגדוד 

נהגי הפרדות, שפעל בכפוף לצבא הבריטי במלחמת העולם הראשונה.
לעומת הקולוניאליזם הציוני והרומנטי של גורדון, בולטת הגותו הלאומית של משה 
לייב ליליינבלום, שהסתייג נמרצות מהחיבור המובן מאליו בין יישוב הארץ בתוקף זכות 
האבות לבין האלימות היהודית שתידרש כדי לממש אותה. ממשכיל לאומי שומר מצוות 
שפעל למען "תיקונים בדת", שינה ליליינבלום את עמדתו הלאומית בעקבות "הסופות 
"השאלה  לפתרון  הטיף  אבותיו"43  ארץ  אדמת  על  ישראל  תחית  "על  בחיבורו  בנגב". 
דגל  הראשון  הציוני  בקונגרס  האבות.  בארץ  והתיישבות  עלייה  באמצעות  היהודית" 
ב"ציונות המעשית", והתנגד ל"ציונות הרוחנית" של אחד העם. את הבחירה בארץ ישראל 
כמרחב שבו שאלת היהודים תיפתר, באמצעות שחרור "מתלאותינו הנצחיות שאנחנו 
סובלים מכם על לא חמס בכפינו", הצדיק ליליינבלום בזכותו ההיסטורית של עם ישראל 
על ארץ אבותיו. אך בסופו של דבר, מה שהכריע את הכף הייתה "הציונות המעשית" 
שבה דגל, שכן הנורמליזציה של חיי העם היהודי בארץ ישראל תושג בזכות יתרונה על 
בזה,  החדשה  הארץ  על  לארץ־ישראל  שיש  היתרון  מלבד  לנו,  זרה  היא  "גם  אמריקה: 
שבה יוכלו אחינו להתעסק לא בעבודת האדמה לבד, אבל גם במסחר וחרושת־המעשה 

הנחוצים מאד בחיי כל עם".44
ליילינבלום אינו מתעלם מן האלימות העלולה לקדם את פני העולים לציון, ומצטט 
מספר נחמיה פסוקים העוסקים בשילוב עבודת המתיישבים עם העימותים האלימים עם 

התושבים המקומיים )ד 10–16(:

תוֹת  שָׁ ים וְהַקְּ גִנִּ לָאכָה וְחֶצְיָם מַחֲזִיקִים וְהָרְמָחִים הַמָּ מְּ ים בַּ וַיְהִי מִן הַיּוֹם הַהוּא חֲצִי נְעָרַי עֹשִׂ

לָאכָה וְאַחַת  ה בַמְּ אַחַת יָדוֹ עֹשֶׂ ים בְּ בֶל עֹמְשִׂ סֶּ אִים בַּ שְׂ חוֹמָה וְהַנֹּ רְינִֹים ]...[, הַבּוֹנִים בַּ וְהַשִּׁ

הנהלת  יד  על  הציונית  והספריה  חיפה  פועלי  מועצת  אביב:  תל  והעבודה,  האומה  גורדון,  א"ד  	42
ההסתדרות הציונית, תשי"ז, עמ' 243–246.

משה ליב ליליענבלום, "על תחית ישראל על אדמת ארץ אבותיו", כל כתבי משה ליב ליליענבלום,  	43
כרך ד, קבוצת מאמרים על תחית העם וישוב ארץ–ישראל, אודיסה: דפוס נ' היילפרין, ]תרמ"ב–

תרמ"ג[ תרע"ג, עמ' 23–32.
שם, עמ' 31. 	44



33

חנן חבֶר


 שּׁוֹפָר אֶצְלִי. ]...[  לַח. וְהַבּוֹנִים אִישׁ חַרְבּוֹ אֲסוּרִים עַל מָתְנָיו וּבוֹנִים וְהַתּוֹקֵעַ בַּ מַחֲזֶקֶת הַשָּׁ

חַר עַד צֵאת הַכּוֹכָבִים ]...[  רְמָחִים מֵעֲלוֹת הַשַּׁ בָּ לָאכָה, וְחֶצְיָם מַחֲזִיקִים  מְּ בַּ ים  וַאֲנַחְנוּ עֹשִׂ

מָר וְהַיּוֹם מְלָאכָה. יְלָה מִשְׁ וְהָיוּ לָנוּ הַלַּ

את שאיפתו לחדש את הריבונות היהודית בארץ ישראל, שבה "נוכל להאחז ]...[ ולחיות 
על  ויתור  במחיר  גם  לממש  ליליינבלום  ביקש  כזרים",45  ולא  הארץ,  ואדוני  כאזרחים 
שליטה באתרים טריטוריאליים, שהבעלות עליהם נקנית בתוקף התאולוגיה הפוליטית 
של ארץ האבות. בניגוד לגורדון, שהצדיק את הבעלות הציונית על אדמות ארץ ישראל 
על  הקונפליקט  של  אלימותו  את  והדחיקו  שהתעלמו  ואורגניים,  רומנטיים  בנימוקים 
הבעלות, הבליט ליליינבלום את העובדה שההיאחזות בארץ כרוכה בעימותים אלימים, 
ושהדרך למנוע אותם היא התיישבות באזורים שאינם שנויים במחלוקת, שיוכלו למלא 

את תכליתם המעשית כמקומות מקלט: 

ואנחנו לא נצטרך להלחם, ולא להשיג חירות גמורה. אין לנו צורך לא בחומות ירושלים, 

לא בבית־המקדש, ולא בירושלים עצמה, העיר שאינה מרכזית, ושהיתה לבירת ממשלת 

צריכים  אנחנו  בית־דוד.  מלכות  יצאה  שממנו  יהודה,  בחלק  שהיתה  מפני  אך  ישראל 

שיהיה מקום מקלט לנו, אנחנו צריכים לארץ־ישראל ונחוץ לנו בה מרכז אמתי, אך לא 
"סף רעל" או "אבן מעמסה לכל העמים" )זכריה יב 2–3(.46

המעשית  הפוזיטיביסטית,  עמדתו  גורדון,  של  הרומנטית  הפוליטית  לתאולוגיה  בניגוד 
המתיישבים  של  האורגנית  ששורשיותם  באפשרות  כפרה  ליליינבלום  של  והתכליתית 
ע ותצדיק את האלימות הכרוכה במימושה של ריבונות יהודית על אדמת  הציונים תקַבֵּ
לאומית  כטריטוריה  הארץ־ישראלי  המרחב  לייצוגי  שהציע  החלופה  ישראל.  ארץ 
הרומנטית  לסמליותה  לרדוקציה  ניתנת  שאינה  אלגורית,  קרטוגרפיה  הייתה  מדומיינת 
של הטריטוריה הלאומית. הריבונות של "הציונות המעשית", שאינה כפופה לתאולוגיה 

פוליטית, הייתה, למעשה, ריבונות אלגורית פוסט־וסטפלית ו"מחוררת".47 
אפשר  רומנטית,  לסמליות  כפופה  שאינה  ליליינבלום,  של  האלגורית  עמדתו  את 
למצוא גם בפרשנותם האלגורית של פרי והאפרתי. בדומה לעמדתו, גם פרשנותם לשירו 
של המשורר הלאומי חתרה תחת הצדקתה התאולוגית והמיתית של אלימות השליטה 
מן  באור  זכיתי  ב"לא  הניצוץ  מקוריות  בין  הרציפות  היעדר  חשיפת  במרחב.  היהודית 
ההפקר" לבין הבעלות עליו ערערה את תוקף ייצוגיה של האלימות כמובנים מאליהם, 
ובכך ערערה את המשמעות הפוליטית של מעמדו של היליד הציוני כסובייקט מקורי, 

אורגני ומיתי.

שם, שם. ההדגשה שלי, ח"ח. 	45
שם, עמ' 32. 	46

שנהב, הערה 16 לעיל, עמ' 25. 	47



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






34

]ח[

כמודל לפרשנותה של שירת שנות החמישים והשישים, מאמרם של פרי והאפרתי סולל 
את הדרך גם לזיהוי התהפכות שירו של אנדד אלדן באמצעות קריאה שנייה, איטית. לפני 
רַחְמֵךְ זוֹרֵם לִהְיוֹת לִפְרִי", חוללה  ךְ בְּ שהגיע הקורא אל השורה האחרונה של השיר, "הַחשֶׁ
ההיפוך,  במשמעותו.  דרמטי  היפוך  י",  נַּ שִׁ בְּ סֶת  מְטַפֶּ י  חֻבִּ שֶבְּ כָה  "הַחֲשֵׁ השנייה,  השורה 
המתממש באמצעות תיווך אלגורי, מורד בסימטריות של השיר ומאפשר לקורא לזהות 
ה", נקודת מוצא לעלילת הקריאה החלופית.  נִים נִמְלַט אֶל הַחֻרְבָּ תַּ ךְ בַּ בטור הראשון, "הַחשֶׁ
הרציפה של  הזרימה  את  השנייה מכשילה  לכך שהשורה  הקורא  מודעותו החדשה של 
השיר מחזירה אותו לשורה הראשונה, ומסיבה את תשומת ליבו לפרט שהחמיץ בקריאה 
הקודמת: רק כעת מתברר לקורא שהמעבר הפורמלי, שאינו חלק, בין השורה הראשונה 
"נִמְלַט". שבירת הסימטריות של  למילה  להעניק משמעות חדשה  אותו  לשנייה מחייב 
השיר באמצעות השורה השנייה תורמת לשיבוש הניגוד הסימטרי שבין "נִמְלַט" )בשורה 

הראשונה( לבין "זוֹרֵם" )בשורה השלישית והאחרונה(.
ה" לבין "זוֹרֵם לִהְיוֹת לִפְרִי"  לכאורה, הניגוד הסימטרי המתקיים בין "נִמְלַט אֶל הַחֻרְבָּ
ישקמו  שבעקבותיו  הפרי  הולדת   — השממה  הפרחת  של  הציוני  העיקרון  את  מייצר 
היהודים את החורבה. לזרימה, כלומר להולדת הפרי מן הרחם, יש ממד מגדרי של "אימא 
בין  לכאורה  הציונית המהופכת, המתקיימת  לביצור האנלוגיה  הוא  גם  אדמה", התורם 
ךְ  "הַחשֶׁ לעומת  ה"  הַחֻרְבָּ אֶל  נִמְלַט  נִים  תַּ בַּ ךְ  "הַחשֶׁ האחרון:  הטור  לבין  הראשון  הטור 
רַחְמֵךְ זורֵם לִהְיוֹת לִפְרִי". אך קריאה חלופית ואלגורית של השיר, המתנערת מעריצותו  בְּ
והחלקה, ההופכת  של המבנה הסימטרי, תוקפת את ההסתמכות על הזרימה הסמלית 

לפרי, כעל מקור אורגני ילידי, המצדיק את הבעלות הלאומית על הארץ. 
את נסיגתו האלגורית של אלדן מן הנרטיב הציוני ההגמוני אפשר להדגים באמצעות 
מן  להימנעות  זך  נתן  את  הסיבות שהביאו  על  קלדרון  נסים  הקולעים שכתב  הדברים 

החברתי. "השתלטות הצבע האחיד, האפרורי", כתב קלדרון — 

יוצרת מצב שבו החברה כמעט ומאבדת את תוכנה. שכן היחיד מאבד את מה שחברה 

סוג של חברה; היא התמוטטות של החברה,  אינה  לו. חברת ההמונים  עשויה להעניק 

ההתמוססות האיטית שלה בתוך המון וולגארי ורופס.48 

קלדרון, שאיתר בשירתו של נתן זך מגמה עקיבה של הפשטה, טען כי בעודו מתרחק מן 
והשישים, לכתוב  ישראלים אחרים משנות החמישים  זך, כמו משוררים  הפוליטי בחר 
שירה מופשטת אלגברית.49 נראה כי בפירוש הימנעותו של זך מן הפוליטי כהתרחקות 

נסים קלדרון, פרק קודם: על נתן זך בראשית שנות הששים, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1985,  	48
עמ' 13.

שם, עמ' 10. 	49



35

חנן חבֶר


 מן המתח החברתי ששרר במדינת ישראל הצעירה, קבע קלדרון כי האלגוריה הלאומית 
זך  של  שירו  היא  מאלפת  דוגמה  זאת.  התרחקות  הספרותית שמימשה  התחבולה  היא 
״צפור שניה״ )1966(, שבו מסיט הצופה של זך את מבטו מן המציאות המטריאלית אל 

האלגוריה הלאומית של הציפור שהוצגה ב"אל הציפור" לביאליק: 

ת יפִֹי. רָאִיתִי צִפּוֹר רַבַּ

פּוֹר רָאֲתָה אוֹתִי. הַצִּ

זאֹת לֹא אֶרְאֶה עוֹד ת יפִֹי כָּ צִפּוֹר רַבַּ

עַד יוֹם מוֹתִי.

מֶשׁ. עָבַר אוֹתִי אָז רֶטֶט שֶל שֶׁ

לוֹם. ל שָׁ ים שֶׁ י מִלִּ אָמַרְתִּ

י אֶמֶשׁ אָמַרְתִּ ים שֶׁ מִלִּ

לֹא אֹמַר עוֹד הַיּוֹם.50 

הטקסט של "אל הציפור" הוא המתווך את מציאות שירו של זך, המכילה את מבט הדובר 
ואת המבט שהציפור משיבה לו. עובדה זו מייצרת מרחק אלגורי מן המציאות המיוצגת 
בשיר, בניגוד להופעתה הלא מתווכת של המציאות שמייצג הסמל. בשירו של ביאליק 
פונה הדובר אל הציפור כאל בשר ודם; הציפור בשירו מייצגת את הנרטיב הסימבולי של 
ההגירה מאירופה לארץ ישראל, ואף מדווחת על הנעשה בארץ האבות — וכל אלו הופכים 

אותה לסמל לאומי רומנטי. הציפור האלגורית של זך מוצבת בעמדת התנגדות אליה.

]ט[

באמצעות  נחשפת  הפוליטית  שדרכה  והשישים,  החמישים  שנות  של  העברית  השירה 
הקריאה האלגורית שהוצעה במאמרם של פרי והאפרתי, כפרה בהומוגניות ובאפקטיביות 
של פיגורת היליד כהצדקתו של קולוניאליזם המתיישבים הציוני. כפילות הטרוגנית זאת 
אינה  ממליצים,  והאפרתי  פרי  שעליה  המתהפכת,  השהויה,  שהקריאה  משום  נחשפת 
הקריאה  של  נוכחותה  המשך  החפוזה.  הליניארית,  הקריאה  של  עקבותיה  את  מוחקת 
החפוזה, המשמרת את הקריאה הלאומית הסמלית ומצדיקה את האלימות הקולוניאלית 
על סמך ההומוגניות האורגנית והשורשית של היליד, מייצרת קונפליקט פנימי החושף את 

הילידיות כמלאכותית, ועל כן גם כנטולת יכולת להצדיק אלימות. 
הקיבוצית,  התנועה  של  מבשרה  בשר  היותו  שבצד  בעובדה  ניכרת  הזאת  הכפילות 
העובדת.  ההתיישבות  של  משירתה  נכבדים  לחלקים  מודרניסטית  חלופה  הציב  אלדן 
החלופה הפואטית של שירת שנות החמישים והשישים שאלדן הציע לשירת ההתיישבות 

נתן זך, "צפור שניה", כל החלב והדבש, תל אביב: עם עובד, 1966, עמ' 97. 	50



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






36

של  ההתיישבותי  הארץ־ישראלי  המרחב  דומיין  שבה  לדרך  ריבונית  חלופה  גם  כללה 
תקופת היישוב. 

מנקודת  העובדת  ההתיישבות  לשירת  כחלופה  אלדן  אנדד  של  הפואטיקה  הגדרת 
מוקד  גבריאל  שפרסם  במאמר  הופיעה  והשישים  החמישים  שנות  ספרות  של  מבטה 
קובץ שיריו השני של אלדן.51 מוקד הבחין את שירתו של אלדן מהשירה  על  בעכשיו 
שבמרכזה "ההתרפקות על הנוף ]...[ ולא אותה תמימות 'כפרית'", ואת שירו של אלדן 
"גלבע",52 שככל הנראה נכתב כתגובה ל"גלבע", שירו הנודע של אברהם שלונסקי, הגדיר 
כשיר שבו "הנוף משמש בחלקו כאלגוריה ובחלקו סמל אמיתי לזיכרונות ולתחושת הזמן 

הזורם".53 
אלדן  של  לשירתו  הגיב  מוקד  והשישים,  החמישים  שנות  בספרות  מרכזית  כדמות 
כהמשך לעובדה שבמשך שנים כתב הוא־עצמו ופרסם פרוזה ניסיונית, העוסקת בסמלי 
מייצרים מבע  הריבונות  ייצוגיהם האבסטרקטים של סמלי  לוחמים.  ובכוחות  ריבונות 
מוקד  כלל  ואריאציות   5 בספרו  הלאומית.  האלימות  את  המאתגר  מלאכותי,  אלגורי 

אלגוריות החותרות תחת שליטה ריבונית ואלימה על מרחביו של הנוף הטבעי:

הידיעה שנרכשה בקרבות הללו, מאבקיו החשובים והחשאיים ביותר עד יום גלות, אבדה 

לחלוטין בחלל הריק של הגבעות ומי זכר אפילו את קורות העמקים הירוקים והקטנים, 

הלחות מדמעות ומטל נעורים, מקומות וזמנים פרטיים לגמרי של הגעגוע ]....[ חבורות 

לוחמים אלו נזדמנו באורח מיקרי, שיותר מייצג אפשרויות שונות ואבודות מאשר משקף 

אפשרויות מיוצגות באמת, ולא היו, כמובן, אפילו בקירוב צבא שנרשם אי־שם מבחינה 

היסטורית בינות הכוכבים.54 

עם משורריה ומשוררותיה של שירת ההתיישבות העובדת, שהרבתה לעסוק בנופי הטבע 
ובחקלאות, נמנו לוי בן־אמתי, משה טבנקין, יהושע רבינוב, פניה ברגשטין, משה בסוק, 
אלישע פורת, איתן איתן, עמירה הניג הגני, יחיאל חזק, נתן יונתן ואחרים. דוגמה בולטת 
מוּנַת־נוֹף",  לעיסוקם הפואטי הזה היא שירו של חבר קיבוץ עין חרוד משה טבנקין "תְּ

שנכלל בספרו שירים משנת 1943:

שַׁחַק אָפֹר. גֶּשֶׁם־זַעַם נִתָּךְ, 

סוֹחֵף וְשׁוֹטֵף וְשׁוֹקֵק, 

וּבְלֵב הַשָּׂדֶה נִצָּב לוֹ פַלָּח, 

ח בְּלֵב הַשָּׂדֶה  נִצָּב לוֹ פַלָּ

וְצוֹחֵק. 

גבריאל מוקד ]גדעון מירב[, "לא בתחבולות קלות", עכשיו 11 )חורף 1965(, עמ' 67–68; אנדד  	51
אלדן, לא בשמחות קלות: שירים, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1964.

אלדן, "גלבע", שם, עמ' 13. 	52
מוקד, הערה 51 לעיל. 	53

גבריאל מוקד, 5 ואריאציות, תל אביב: מהדיר, 1971, עמ' 7. 	54



37

חנן חבֶר


 לְאִטּוֹ הוּא מֵרִים אֶת פָּנָיו לַמָּרוֹם 

מְבָרֵךְ.  וּמוֹשִׁיט אֶת כַּפּוֹ כִּ

מִשְּׂעָרוֹ הַגֶּשֶׁם יִקְלַח וְיִקְלַח, 

בְּלֵב הַשָּׂדֶה נִצָּב לוֹ פַלָּח — 

וּמְחַיֵּךְ. 

כְּאָב הַסּוֹלֵחַ לִבְנוֹ הַשּׁוֹבָב, 

חֵיק —  כְּאֵם לְתִינוק שֶׁבַּ

בְּלֵב הַשָּׂדֶה פַלָּח לוֹ נִצָּב, 

יט הוּא בַּגֶּשׁם הַזָּב מִבְּגָדָיו  מַבִּ
וְצוֹחֵק.55

לעומת המכשולים שמציב אלדן על דרכו של הקורא, שירו של טבנקין קולח. בבית השני 
כהן,  של  הברכה  לתפילת  המולדת  בשדות  הפלאח  של  העמלות  ידיו  את  השיר  מדמה 
המֵרים את פניו למרום. ללא כל עיכובים מדמה הבית האחרון את החלוץ העובד בשדות 
המולדת לאב הסולח לבנו השובב. העובדה שכל אחד מבתי השיר מסתיים בצחוק או 
בחיוך, גם כתגובה סנטימנטלית לזעם המאניש את הגשם, מארגנת את בתי השיר לקראת 
מבנה של דימויים המתמוגגים מהולדתו של היליד. את החלקת המעברים משורה אחת 
לבאה אחריה מממש השיר בהקבלת שמחתו של אבי היליד ואושרה של אימו לבעלותו 
של עובד הכפיים היהודי על אדמת המולדת. אושרה של המשפחה הטבעית מסתיר את 

הקונפליקט הכרוך במימוש הבעלות. 
ברצף,  הכלולות  ומהחייכנות  מהשלווה  עולה  הזאת  לבעלות  הניצחת  ההוכחה 
המאפיינות את הפלאח. הסימטריות הריתמית והמטפורית של השיר מבליעה את הצדקת 
בעלותו על אדמתו באמצעות "החלקת" האלימות הכרוכה בניכוסו האוריינטליסטי של 
המונח הערבי. מחילת האב לשובבות הילד הילידי מקילה את פעולת הניכוס שבעצם 

ח".  השימוש במונח "פַלָּ
האינטימי  הקולקטיב  שמממש  המקומי  המרחב  של  חגיגי  אוריינטליסטי  ניכוס 
והאורגני של עובדי כפיים יהודים ילידיים מופיע גם בשירתו של יהושע רבינוב, שהיה 
כתב  לטבנקין  בדומה  העובדת.  ההתיישבות  הנודעים של  וממשורריה  גבת  קיבוץ  חבר 

ח": לָּ רבינוב שיר שכותרתו "הַפַּ

שׁוֹרֵק הַפַּלַּח וְחוֹשֵׁב לוֹ מַחֲשֶׁבֶת:

עַל זאֹת כִּבְרַת־אֶרֶץ, בְּזהֹ הַשָּׁעָה 

אֵין טוֹב מִנֶּשֶׁק בָּעֵינַיִם כָּל שֶׁטַח;

אֵין טוֹב מִקָּרֵב עוֹלָמוֹת רְחוֹקִים, 

וְלֶכֶת מִנֶּגֶד לְאֹפֶק זָרוּחַ 

עִם רַעַד נִצֵּחַ הוֹלֵךְ בָּעוֹרְקִים. 

מוּנַת־נוֹף", שירים, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1943, עמ' 11. משה טבנקין, "תְּ 	55



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






38

הִנֵּה הוּא יִצְררֹ הַשַּׁלְוָה הַצּוֹמַחַת 

הִנֵּה הוּא יִטֹּל שְׂשׂוֹנוֹ הַגָּדוֹל 

וְעָטַף בָּם אָחוֹת מִשְׁתּוֹחַחַת בַּיֶּגַע, 

וְעָטַף בָּם כָּל אָח שֶׁקּוֹרֵס תַּחַת עֹל 

וְיָצְאוּ אָז עֵדָה גְּדוֹלָה וְקַשֶּׁבֶת 

אֶל שֶׁקֶט פּוֹרֵחַ מִתַּחַת חַמָּה 

לִשְׁתּוֹת עִם הָרִים, עִם עֵצִים וְעִם עֶרֶב 

זֶה אשֶׁר עוֹלֶה מִשְּׁתִיקַת־אֲדָמָה — – –.56 

במאמציהם להצדיק את ריבונותו של היליד הציוני על הטריטוריה הציונית ניכסו סופריה 
אדמתם,  את  העובדים  הפלסטינים,  הילידים  את  העובדת  ההתיישבות  של  ומשורריה 
היליד החקלאי כפלאח. אלימותו הריבונית של  זהותו של המתיישב  באמצעות הגדרת 
השימוש במונח זה נראית כבר בדרכי התנהלותם של אנשי ארגון "השומר", שהוקם ככוח 
עם  הלאומי  העימות  של  אלימותו  עם  בהתמודדותם  השנייה.  העלייה  בימי  עברי  מגן 
הילידים המקומיים בחרו לנכס את נראותם בלבושם, בדרך שבה סימנו — ברכיבה על 
סוסיהם — את גבולות הטריטוריה שהשליטה בה נתונה במחלוקת, ובנשק שחגרו לגופם 

בהתנהלותם בטריטוריה זו. 
תכלית הניכוס שעושה שירו של טבנקין במונח הפלסטיני היא לכונן את היליד היהודי 
מן הלשון  הופך את תרגום השאילה  ח"  "פַלָּ במילה  ליליד הפלסטיני. שימושו  כחלופה 
מגרש  העברי  השיר  של  בטקסט  הסמנטי  החסר  מילוי  קולוניאליסטי.  לאקט  הערבית 
באלימות את היליד הפלסטיני מן המרחב הפלסטיני ומייצר בו את הטריטוריה היהודית 
של היליד הציוני. תרגום השאילה גם מסגיר את העובדה שעד עצם היום הזה מוסיפה 
הציונות להכחיש את היותה תנועה קולוניאליסטית של מתיישבים. בניסיונם להסתיר 
להצדקת  היהודי  היליד  החקלאי  בשורשיות  הציוני  בשימוש  הכרוכה  הבעייתיות  את 
הבעלות הציונית על אדמת ארץ האבות, מכחישים טבנקין ורבינוב את עצם קיומו של 
היליד הפלסטיני במרחב הארץ־ישראלי. פעולת ההכחשה גם מועצמת באמצעות המרתו 
הכפופים  הילידים  על  סעיד  אדוארד  ציוני. הדברים שכתב  ביליד  הפלסטיני  היליד  של 
לשלטון אימפריאלי מאפשרים לקבוע כי השימוש שעשתה שירת ההתיישבות ב"פלאח" 
אפשרה ליליד הציוני להכחיש את זהותו כקולוניאל, באמצעות מחיקת ההיסטוריה של 

הפלסטינים הילידים. לדברי סעיד, הספרות האימפריאלית נכתבת תוך נסיגה –

עוין  עולם  עם  מתמזגים  הם  מכושפת,  טוטליות  של  לשומריה  בדומה  שבו,  מקום  אל 

אשר טוהר מהתנגדויותיו המטרידות לשליטתם בו. ]... ואשר[ ראייתו ההיסטוריציסטית 

של  מקוראיו  ציפה  לא  איש   .]...[ הנרטיב  ברצף  הכלולות  אחרות  היסטוריות  מבטלת 

קונרד באותה העת שישאלו על אחריתם של הילידים ושיתעניינו בה. מה שעניין אותם 

ח", בשדמות יזרעאל, תל אביב: דבר, תש"א, עמ' 9. לָּ יהושע רבינוב, "הַפַּ 	56



39

חנן חבֶר


 היה איך מרלו ]ב"לב המאפלייה"[ מעניק משמעות לכל דבר, שכן בלעדי הנרטיב שלו, 

המעוצב בכוונת מכוון אין היסטוריה שראוי לספרה.57 

בניגוד לפואטיקה הרווחת בשירת ההתיישבות, המתבררת מדבריו של סעיד על מחיקת 
סוגים  שני  מעמתת  לבעלות  ילידיות  בין  אלדן  של  הבחנתו  הילידים,  של  ההיסטוריה 
לחורבה  בכפר שהפך  ביתו  היליד הפלסטיני על  מזה, בעלותו של  נפרדים של בעלות: 
והאורגניות  הטבעיות  באמצעות  המוצדקת  בחורבה,  הציונית  השליטה  ומזה  אלגורית, 
הסמלית של היליד היהודי. שירו של טבנקין מבליע את נוכחותו של הפלאח הפלסטיני 
בטבע החקלאי המעובד בידי הקולוניאליסט היהודי, ובכך גם מוחק אותו, ומייצר סמל 
הפלסטיני  היליד  בין  והמוסרית  הפוליטית  הא־סימטרייה  את  המבטל  הרמוני,  לאומי 
לבין היליד היהודי. לעומת זאת, האלגוריות של שירו של אלדן מתארת את הנוף הארץ־
ישראלי כזירה של עימות כוחני א־סימטרי הדוחה את ייצוגם ההרמוני של שני מחנות 
ילידיים. במהלכו של עימות זה נעקרו הילידים הפלסטיניים באלימות מאדמתם, ועל אף 

זהותם הילידית לא הושבה להם בעלותם עליה. 
האלגוריה הלאומית המנתקת את רציפותו המובנת מאליה של המעבר מן האלימות 
הילידית היהודית, הכביכול מוצדקת, לשלילת בעלותם של הפלסטינים מופיעה גם בשירו 
י  עוֹת נָתַתִּ ל שָׁ ךְ שֶׁ כְפָר נָטוּשׁ. / מֶשֶׁ דֶה", הכלול בספרו לא בשמחות קלות: "בִּ של אלדן "שָׂ
בוּל".58  רְזֶל מָעֲכוּ אֶבְרֵי הָרָהִיטִים / עַד גְּ רוֹת בַּ רְשְׁ רִים. / שַׁ ָ פָרִים מְיֻשּׁ עָפָר. / אַדְמַת כְּ זֶרַע בֶּ
טבנקין,  של  זאת  כמו  הסנטימנטלית,  החקלאית  השירה  את  זה  בשיר  משכתב  אלדן 
באמצעות הדובר, שזריעתו הסמלית מתממשת בד בבד עם אכזריותה של ההשתלטות 
האלימה על אדמות הכפרים הנטושים, ששברי הרהיטים שננטשו בהם נמעכו באלימות 
בשרשרות הברזל. כך שולל אלדן כל הצדקה לאלימותו של הילידי היהודי, ההורס את 
כפריהם של הפלסטינים ומשתלט על אדמותיהם: ביטול רציפותם של מרכיבי התמונה 
שבורה  לאומית  לאלגוריה  ההרמונית  הסמלית  האשליה  את  הופך  שבשיר  הכפרית 

ומפורקת.
דוגמה נודעת לספרות פלסטינית ילידית שאתגרה את האתוס הציוני הקולוניאליסטי, 
זהות", שנכתב  "תעודת  דרוויש  היא שירו של מחמוד  ששירו של משה טבנקין טיפח, 
הממשל  שלטונות  לבין  ישראל  אזרח  פלסטיני  בין  בעימות  והתמקד  הנכבה  בעקבות 
ההתיישבות  של  הבולטים  ממשורריה  כאחד  שהתפרסם  טבנקין,  לעומת  הצבאי.59 
את  כתב  דרוויש  הציוני,  המתיישבים  קולוניאליזם  של  החנית  חוד  שהייתה  העובדת, 
שירו כיליד פלסטיני כפרי שטיפחה המפלגה הקומוניסטית הישראלית. ולעומת שירו של 
משה טבנקין, יליד המושבה כינרת, שהיה חבר קיבוץ עין חרוד ובנו של יצחק טבנקין, 
ממנהיגיה המרכזיים של התנועה הקיבוצית — שגירשה את הפלאח הפלסטיני מן המרחב 

2019, עמ'  תרבות ואימפריאליזם, מאנגלית: נעם רחמילביץ', תל אביב: רסלינג,  אדוארד סעיד,  	57
.237–235

דֶה", הערה 51 לעיל, עמ' 91. אנדד אלדן, "שָׂ 	58
.)1967( Mצהובי Mמחמוד דרוויש, "תעודת זהות", דפי 	59



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






40

שבו נולד — בשירו של דרוויש מתעמת הפלאח הפלסטיני הכפרי עם הריבונות היהודית. 
שירו של דרוויש מייצג סיטואציה שבה היליד הפלסטיני מנסה להסדיר את אזרחותו, 
שעל אף היותו יליד מקומי אינה מובנת מאליה במדינה היהודית־דמוקרטית. שורשיותו 
עם  להתעמת  נאלץ  והוא  לזכותו,  נזקפת  אינה  הלוקאלי  במרחב  הפלסטיני  היליד  של 

אלימות הריבון היהודי, שהגדיר את זהותו במרחב שבו נולד כזהות של "נוכח נעדר". 
לאומי,  ניצחון  שמחת  מייצגת  האלימה  שלשונו  טבנקין,  של  בשירו  היליד  לעומת 
היליד הפלסטיני בשירו של דרוויש הובס בנכבה. מבחינת הכפרי הילידי הדובר בשירו 
של דרוויש, תגובתו האלימה לדיכויו בידי הריבון היהודי היא מוצא אחרון קיומי גופני, 
ולא לאומי. הרס הריבונות הפלסטינית בנכבה הציב מכשולים רבים למלחמה לאומית 
בשירו  היליד  מכריז  פלסטינית,  ריבונות  של  ובהיעדרה  הפלסטיני,  העם  של  לשחרורו 
הכפרי של דרוויש כי אם המדכא היהודי יביא אותו לחרפת רעב תגובתו האלימה לא 
תהיה לאומית. אם ירעב לפת לחם הוא לא יגיב כבן לעם הפלסטיני, אלא כאיש שבט 
של אוכלי אדם, ויאכל את בשרו של הריבון היהודי. מול האלימות החוגגת את ניצחונו 
אחרים  משוררים  של  ובשירתם  טבנקין  של  בשירו  הציוני  היליד  של  הקולוניאליסטי 
הלאומיות  של  מופלגת  ברדוקציה  כרוכה  דרוויש  של  תגובתו  העובדת,  בהתיישבות 
הפלסטינית לאלימות שמפנה היליד המובס אל גופו שלו. אומנם, כמו טבנקין, גם דרוויש 
מצדיק את האלימות באמצעות גופו של היליד, אך בין צהלת הניצחון הקולוניאליסטי 
של היליד הציוני האורגני לבין תבוסתו הגופנית של היליד הפלסטיני פעורה תהום. מול 
סמליותו של פולחן עבודת האדמה בשירת ההתיישבות, התבוסה של היליד הפלסטיני 
המשורר  דרוויש  גופנית.  תבוסה  של  המטריאליות  את  המבטאת  כאלגוריה  מיוצגת 
המובס נואש מן התפקיד הספרותי שנועד לו כמכוננה של הקהילה הלאומית המדומיינת 
הפלסטינית. הדובר בשירו של דרוויש הוא פלאח, שתבוסתו אינה מאפשרת לו להעניק 
ללוקאליות של הכפר הפלסטיני מעמד טרנסצנדנטי וסמלי המדמיין טריטוריה פלסטינית 

ריבונית.
עם זאת, קריאה דיאלקטית של הסובייקט הפלסטיני השולל את גופו־שלו מסמנת 
את דרכו של העם אל חירות. את האוטופיה הלאומית שדרוויש, שלימים הפך למשורר 
הלאומי הפלסטיני, מממש בשירו באמצעות עימות אלים בין רעבונו הגופני לגופו של 
המדכא, אפשר למצוא גם בפרשנותם של פרי והאפרתי לשירו של ביאליק "לא זכיתי באור 
מן ההפקר". הקומפוזיציה של השיר המתהפך, המכוננת את שירו של ביאליק כאלגוריה 
על  הריבונית  הבעלות  להצדקת  הציוני  היליד  על  ההסתמכות  את  המאתגרת  לאומית 
הטריטוריה הלאומית, עושה כן באמצעות שלילת גופו של המשורר המקריב את חלבו 
ואת דמו, כלומר גופו. פרנץ פאנון הגדיר את האינטלקטואל הילידי כמי שבמצב חירום 
אלים וקיצוני מסמן את האוטופיה הלאומית באמצעות שלילה דיאלקטית ואלימה של 

גופו:

סגנון עצבני, רב מקצבים, מאוכלס מקצה לקצה בחיים הגועשים. סגנון צבעוני, שזוף, 

ספוג שמש ואלים. סגנון זה, שהפתיע בזמנו את המערביים, איננו כפי שביקשו לטעון 

הצורך  את  חושף  הפיזי,  המאבק  את  כול  קודם  מתרגם  הוא  אלא  גזעי  מאפיין  אחדים 



41

חנן חבֶר


 שהיה לאותו אדם להכאיב לעצמו, להקיז באמת את דמו, להשתחרר מחלק של הווייתו 

שכבר פשט בו הריקבון. מאבק כואב, מהיר, שבו באופן בלתי־נמנע היה על השריר לבוא 
במקום המושג.60

גם פאנון וגם ביאליק הגיבו בכתיבתם למצב חירום לאומי. פאנון כתב על המאבק האלים 
לשחרור אלג'יריה מן השלטון הצרפתי, ואילו ביאליק הגיב למצב החירום האלים, הדכאני 
והרצחני שבו היו נתונים יהודי אירופה המזרחית בסוף המאה התשע־עשרה ובראשית 
המאה העשרים. התעוררותה רבת־העוצמה של האלימות נגד היהודים, ובמיוחד אלימות 
הפוגרומים — שעל הנודע שבהם, שהתחולל בקישינב באפריל 1903, כתב ביאליק את 
שירו "על השחיטה" ואת הפואמה "בעיר ההרגה" — הפכה את פתרון "השאלה היהודית" 
בני  של  חירותם  להגשמת  הפועל  פאנון,  של  הילידי  האינטלקטואל  כמו  קטל.  לשדה 
ההפקר"  מן  באור  זכיתי  ב"לא  הדובר  של  גופו  גם  בגופו־שלו,  פגיעה  באמצעות  עמו 
מועלה כקורבן בהקרבת חלבו ודמו. החלופה שמציע השיר המתהפך של ביאליק לתביעת 
הבעלות של היליד האורגני, האתני והשבטי היא סבלו הגופני של המשורר, הזועם על 
הקורא שאינו מכיר במחיר האישי שהמשורר הלאומי משלם על השיר שנכתב בדם ליבו. 
זכיתי באור מן ההפקר" בולמת את רציפות  השלילה הדיאלקטית של האלגוריה ב"לא 
הקומפוזיציה של השיר. שימתו לאל של המנגנון האלגורי, השולל את אלימות הריבונות 
מסמנת  והשורשי,  האורגני  היליד  של  הפיגורה  באמצעות  הטריטוריאלית  הלאומית 

אופציה של ריבונות לאומית המתנתקת משורשיה הפרטיקולריים והאתניים. 
הקיבוץ  של  הקאנונית  הספרים  בהוצאת  אור  שראה  טבנקין,  של  שירו  לעומת 
 Mדפי השולי  העת  בכתב  נדפס  דרוויש  של  לשירו  סעד  נביל  של  תרגומו   המאוחד, 
צהוביM. הדפסתו של שיר פלסטיני בכתב עת עברי הייתה באותה העת נדירה. מעניין 

לציין כי הקובץ סיפורים פלשתיניים, ששמעון בלס ערך ותרגם בעקבות מלחמת 1967, 
ראה אור בהוצאת עקד, שפעלה בשולי הקאנון של הספרות העברית. עקד פתחה את 
שעריה לכתיבתם הספרותית של סופרים שאינם יהודים ושל סופרים מהגרים, ששמרו 
על זהותם הלא־ילידית, ובהם גם יהודים־ערבים, שכתיבתם חרגה מן הנורמות של קאנון 
הספרות העברית. בכך חתרה ההוצאה תחת אקסיומת ההפרדה הציונית שהכחישה את 
מקומה של הספרות העברית במזרח התיכון, ושדמיינה קאנון הגמוני של ספרות ישראלית 

שזהותה בפועל אשכנזית־אירופית. 

]י[

בּו, כאמור, ביטאו אנשי הקבוצה  במניפסט שהופיע בראש הגיליון הראשון של לקראת, שֶׁ
את דאגתם לתרבותה ולקיומה של מדינת ישראל הצעירה, נכתב גם על התפקיד שהועידו 

פראנץ פאנון, מקוללים עלי אדמות, מצרפתית: אורית רוזן, תל אביב: בבל, 2006, עמ' 204. 	60



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






42

"הצעיר",  במוטיב  השימוש  מן  תרבותה.61  בניית  בתהליך  הצעירה  הישראלית  לספרות 
בשלושה  וגם בהקדמה לקובץ השירים  זה  בגיליון  גם  שעניינו דור הסופרים הצעירים, 
מאת משה דור, נתן זך ואריה סיון, שראה אור כגיליונו השני של כתב העת,62 משתמעת 

פיגורת היליד. 
את הימנעותם מהצבעה על כיוון מוגדר במענה לשאלה העולה משמם — "לקראת 
ביסודה של האלגוריה הלאומית של שירת  מה?" — אפשר לראות כסימונו של היעדר 
שנות החמישים והשישים, שכאמור, אינה מכפיפה את הילידיות ואת הבעלות לנרטיב 
סמלי, רצוף ותכליתי. היעדר המענה המפורש, המסמן את קיטועו האלגורי של הנרטיב 
הלאומי, עולה בקנה אחד עם מה שעמד ביסוד הסתייגותם של אנשי "לקראת" מן הסיפור 
הלאומי והסמלי, שהיה אמור להגדיר את המטרה שספרות מדינת ישראל הצעירה אמורה 

לחתור אליה.63 
דוגמה מובהקת לנוכחות האלגוריה הלאומית בשירת שנות החמישים והשישים הוא 

שירו של זך "ליל שרב": 

אֶבֶן מִקִּיר תִּזְעַק — אִם עוֹד לֹא זָעֲקָה.

עִיר תִּפְצַח בְּשִׁיר — אִם עוֹד לֹא שָׁרָה.

יָּר בַּמָּלוֹן. אִשָּׁה הָרָה. תַּ

קָצִין בָּכִיר.

רוּחַ תֵּרֵד לַיָּם — אִם עוֹד לֹא יָרְדָה.

ק אֶת הַדָּם. גּוּף גָּמִישׁ יְחַשֵּׁ

אִשָּׁה מֵאֶתְמוֹל. מַפָּה שֶׁל חוֹל.

אָדָם לְאָדָם.

הַנּוֹף מְאַבֵּד אֶת שְׁמוֹ — אִם טֶרֶם אִבֵּד.

אֲבַק הָרְחוֹב נֶהֱפָךְ שׁוּב לְחוֹל נוֹדֵד.

שְׁטָר שֶׁל מֵאָה. צֶבַע שֶׁל דֶּלֶת.
הֱיוֹת בּוֹדֵד.64

קבוצת "לקראת", ]מניפסט[, לקראת א )סיון תשי"ב(, עמ' 1–2. 	61
בשלושה: שלושה פרקי שירה, תל אביב: לקראת,  זך ואריה סיון, הקדמה לספר  משה דור, נתן  	62

1953, עמ' 5.
לעג אירוני למעבר הסיבתי מילידיה של הריבונות הישראלית הצעירה אל הישגיו הטריטוריאליים  	63
דִינִי  עוֹת הַמְּ של מחיר הדמים שהיה כרוך בכינונה הופיע בשירו של נתן זך "פוליטיקה": "הוֹגֵה הַדֵּ
ם / נָם. / וְגַם /  ם / אֶת הַיָּ ם. / הוּא רוֹאֶה שָׁ פַת / הַיָּ ת קֵיצִי עַל שְׂ בָּ מוֹצָאֵי־שַׁ ל בְּ עִיר / מְטַיֵּ הַצָּ
אָגָה / לַעֲתִי)דָם( /  ם / נוֹלֶדֶת בּוֹ הַדְּ ה )וְגַם( / אֶת הָעָם / וְשָׁ ם( / אֶת הָאֻכְלוּסִיָּ הוּא רוֹאֶה )שָׁ
)מָעוֹת( וָדָם". נתן זך, "פוליטיקה", מקסים גילן, משה דור, נתן זך ובן־ציון תומר,  וּלְבִטְחוֹ)נָם( // דְּ

שירים חדשים, תל אביב: המשך, 1954, עמ' כז.
נתן זך, "ליל שרב", שירים ראשונים, ירושלים: המס"ה, 1955, עמ' 15. 	64



43

חנן חבֶר


 כתוכחה  הראשונה  השורה  את  מעצבת  לאומית  אלגוריה  של  כפעולתה  השיר  קריאת 
ה", הפסוק שבו  זְעָק וְכָפִיס מֵעֵץ יַעֲנֶנָּ יר תִּ י אֶבֶן מִקִּ נבואית המיוסדת על חבקוק ב 11: "כִּ
מוסר הנביא לעמו את דבר זעמו של האל, על עוול שהאבן וכפיס העץ מזועזעים ממנו. 
את זַעזועו של הטבע אפשר לפרש כתגובה לאלימותו האורגנית והטבעית של המקומי, 
שהאלגוריוּת בהבחנתו מזרותו של התייר יכולה לזהותו כיליד שבעלותו על הטריטוריה 
הלאומית אמורה להיות מוצדקת. קריאת חצייהּ השני של השורה — "אִם עוֹד לאֹ זָעֲקָה" 
— מעלה את האפשרות כי אין המדובר בכיבוש אלים חד־פעמי, אלא באלימותו המתמדת 

של היליד הציוני המומצא, שבאמצעותה הוא משמר את בעלותו על אדמת הלאום.
רָה", יוצרת הקבלה ניגודית  יר — אִם עוֹד לאֹ שָׁ שִׁ פְצַח בְּ אך השורה השנייה, "עִיר תִּ
ואירונית להזדעזעותו האלגורית של הטבע הישראלי לנוכח אלימותו של היליד, שכן זו 
מודחקת בתיאור העיר היהודית הפוצחת בשיר. ניגוד אירוני זה בין שתי האנשות — האבן 
הזועקת והעיר הפוצחת בשיר — מערער על טבעיותו של המעבר מאלימותו הכביכול 
מוצדקת של היליד היהודי האורגני אל האלימות שמקנה לו בעלותו של אדמת הלאום. 
השורות הבאות כבר מסכמות באירוניה את ההקבלה בין אלימותו האלגורית של המקומי 
ר  יָּ לבין העיר היהודית הפוצחת בשיר, כביטוי לנורמליזציה של הריבונות הישראלית: "תַּ

כִיר". ה הָרָה. / קָצִין בָּ ָ לוֹן. אִשּׁ מָּ בַּ
בעקבות הדרך שבה קראו פרי והאפרתי את שירו של ביאליק, גם את שירו של זך 
אפשר לקרוא לאחור, ולהקדים את קריאתו של הבית השלישי והאחרון לקריאת הבית 
 / חוֹל.  ל  שֶׁ ה  מַפָּ מֵאֶתְמוֹל.  ה  ָ "אִשּׁ אוניברסלי:  במבע  היליד  גופניות  השני, המשלב את 
אָדָם לְאָדָם", וחושף את העובדה שלפנינו שיר אירוני מתהפך. הבית האחרון, המסתיים 
בצירוף "הֱיוֹת בּוֹדֵד", מחזיר את הקורא אל הצירוף "אָדָם לְאָדָם", החותם את הבית השני, 
והופך אותו ממבע קולקטיבי המקשר בין בני אדם למבע המבחין ביניהם, המציג אותם 
גורר גם את הבנת הקורא כי הקביעות המופיעות בראש  זה  כבני אדם בודדים. היפוך 
מוֹ" ו"אֲבַק הָרְחוֹב נֶהֱפָךְ שׁוּב לְחוֹל נוֹדֵד", מאפשרות  ד אֶת שְׁ הבית השלישי: "הַנּוֹף מְאַבֵּ
ל חוֹל", שבבית השני. העובדות שהנוף מאבד את שמו ואבק  ה שֶׁ לקרוא מחדש את "מַפָּ
הרחוב הופך לחול נודד הופכות את משמעות השיר. הן מבטלות את מימושה של הבעלות 
הטריטוריאלית שהעניקה המפה לאתרים שבשליטתה, כשהחול הנודד מבטל את כינונה 
של הטריטוריה הריבונית. את הקצין הבכיר, המופיע בשיר כחלק מקיום שגרתי, הופכת 
הקריאה השנייה לאיש צבא, שאלימותו אינה נגזרת בפשטות מתשוקה לבעלות על הנוף.
מן הדיון בשירו של זך ניכר כי העובדה שהמודל הפרשני האלגורי, ששימש בשנות 
השישים את פרי ואת האפרתי לגילוי שירו המתהפך של ביאליק, לא רק תורם לאיתור 
לכלול  מאפשר  גם  אלא  שנים,  באותן  שנכתבו  שירים  של  ברצפים  ונתקים  שיבושים 
בשירים האלה את האירוניה הנודעת של זך ושל משוררים אחרים בני הזמן. הדמיון בין 
הרטוריקה של השיר המתהפך לבין הרטוריקה של האירוניה מיוסד על הבדל מתמשך 
ולא יציב בין פני השטח של השיר לבין המתחולל בעומקו. בשני המקרים יוכל הקורא 
הסבלני לזהות מבעד לגלוי את הסמוי־לכאורה. העובדה שעלילת הקריאה הראשונה אינה 
מסולקת, אלא מצורפת לעלילת הקריאה השנייה, מעידה על כך שהניגוד ביניהן גם מגדיר 

כל אחת מהן, ובכך מאפשר את פעולתן הדדית, שבלעדיה האירוניה לא תיתכן.



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






44

רי והאפרתי לבין  רי דיונם של פֶּ הדמיון המתקיים בין הרטוריקה של השיר המתהפך פְּ
האירוניה של שירת שנות החמישים והשישים יכול להעיד גם על הדמיון המתקיים ביניהם 
לבין פעולתה הפוליטית של האלגוריה הלאומית. בשני המקרים המדובר בפיגורטיביות 
המייצרת מרחק מָדוד בין משמעות אחת של הטקסט השירי לבין משמעותו האחרת. פער 
זה בין המשמעויות מפעיל את הטקסט השירי כמנוף לביקורת המיתוס הלאומי, הממזג 

אותן זו עם זו. 
של  הנודע  שירו  ב"אדמה־אדמתי",  מופיעה  זה  כמו  מיתי  למיזוג  טיפוסית  דוגמה 
אלכסנדר פן, שאותו הקדיש לזכרו של השומר אלכסנדר זייד, ששמר על אדמות שיח' 
עליהן.  היהודית  הבעלות  עם  השלימו  שלא  המקומיים  הערבים  של  מאלימותם  אברק 
הדם היהודי השפוך מתגלגל בשיר לפיגורה המיתית של הקורבן המשיחי, שמצדיק את 
יחַ.  נצחיות השליטה היהודית: "אֲדָמָה־אַדְמָתִי, / רַחוּמָה עַד־מוֹתִי, / רוּח רַב חַרְבוֹנַיִךְ הִרְתִּ
יָה".65 משיחיות פוליטית  רֶק וְחַרְתִּ יח' אַבְּ בְעוֹת שֵׁ אָדַם וְנָדַם / עִל גִּ דָם / שֶׁ יךְ לִי בְּ תִּ / אֵרַשְׂ
כמו זאת נמצאת גם בצירוף "גאולת הקרקע", הרווח בשיח הציוני עד היום, ומסמן את 

מימושה של בעלות יהודית על קרקע הלאום בנרטיב של המשיחיות הציונית.
לקורא השירה העברית, שנכתבה בתנאים המטריאליים של שנות החמישים והשישים, 
מדובר ביצירת מרחק ביקורתי, המאפשר לטקסט הספרותי לפרק הנחות פוליטיות כמו 
של  יציבותה  לחוסר  בדומה  לכאורה.  רק  מאליו  שמובן  מיתי  נרטיב  המייצרות  אלה 
האירוניה ב"קרני חטין" של רביקוביץ, יצר המרחק האירוני שעוצב אז בשירה העברית 
מעמיד  זה  פירוק  לאומית.  כאלגוריה  שהתממשה  ומערערת,  מפורקת  מציאות  תמונת 
בסימן שאלה את המעבר הסמנטי מן המקור המובן מאליו לבין פני השטח של הטקסט. 
העובדה שהמקור הילידי נוכח בטקסט הספרותי כאלגוריה לאומית המציגה לראווה את 
היותו תוצר של הבניה מערערת את סמכותו המיתית. אתגורו של הטקסט באמצעות 
אירוניה אלגורית מביא לכך שהקורא בן הזמן והמקום מטיל ספק בהיתכנותו ובתוקפו 

של נרטיב מיתי. 
סרטט   ,1957-1954 אישיות,  בעיות  השירים  במחזור  שנכלל  ביקור",  "כרטיס  בשיר 

המשורר דוד אבידן נרטיב המנתק את הקשר המיתי בין היליד לבין אלימותו הריבונית:

הוֹלְכִים בַּלַּיְלָה, הוֹלְכִים, הוֹלְכִים, הוֹלְכִים

עַל הַכְּבִישִׁים הָאֲרֻכִּים וְהַמְלֻכְלָכִים.

יְמֵי שָׁלוֹם. אַף לֹא רוֹבֶה בֵּין הַשִּׂיחִים.

]...[

אֶת גּוּפוֹתֵינוּ הַצְּעִירִים נוֹשְׂאִים אֲנַחְנוּ בְּקַלּוּת.

לֹא מֵעוֹלָם שֶׁל מַה בְּכָךְ הִגַּעְנוּ לְעוֹלַם הַבְלוּת.

הַדּוֹ"חַ הָאַחְרוֹן עָלֵינוּ מִמָּקוֹר מֻטְעֶה קָלוּט.

]...[

אלכסנדר פן, "אדמה־אדמתי", בכל פגישה מקרית: מבחר, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 2018, עמ'  	65
 .13



45

חנן חבֶר


 לֹא בְּמִקְרֶה מַהֵר כָּל־כָּךְ חָצִינוּ אֶת הָעוֹלָמוֹת.

לֹא בְּמִקְרֶה דַּרְכֵי־הַנּוֹד הָאֲרֻכּוֹת כָּל־כָּךְ דּוֹמוֹת.

לֹא בְּמִקְרֶה הֶחְמַצְנוּ אֶת הַהַקְדָּמוֹת.66 

את  ממקם  הצעירה,  ישראל  מדינת  אזרח  של  מבטו  מנקודת  שנכתב  אבידן,  של  שירו 
גופות המתים הצעירים בעולם של הבלות, שתכליתו מוטעית. הנרטיב הלאומי הקרוע 
שהשיר מייצר מנוגד בתכלית לרציפות הנרטיב המיתי של גופות החיילים הילידים בשירת 
חללי  על  גופותינו", שנכתב  מוטלות  "הנה  גורי  חיים  בשירו של  1948, שכמו  מלחמת 
פולחנית  טרנספורמציה  הקרב  בשדה  עברו  עציון,  לגוש  בדרכם  שנהרגו  הל"ה  שיירת 
כתב והלחין צבי  באמצעות הפיגורה של המת החי. בשירו שִכתב אבידן את שיר הזמר שֶׁ
בן יוסף, שנפל במלחמת העצמאות בקרבות בגוש עציון. שירו של בן יוסף מתאר את 
יְלָה, הוֹלְכִים, הוֹלְכִים,  לַּ צעידתם של לוחמים עבריים למשימתם בקצב המארש: "הוֹלְכִים בַּ
חַר, רָצוֹן  לִים עִבְרִים. / הוֹלְכִים אֶל שַׁ ל חַיָּ דוּדִים שֶׁ גְּ לֻגּוֹת,  לָשׁוֹת, טוּרִים, פְּ הוֹלְכִים / שְׁ
ן, חָזֶה אֶל מוּל חֲזִית", ואילו שירו של אבידן משתמש  י יַרְדֵּ לֵּ לֵוִים גַּ בּוּשׁ עָתִיד, / חוֹצִים שְׁ כִּ
בפיגורת ה"הוֹלְכִים" כדי לפרק את רציפותו של נרטיב צעידתם של הלוחמים הילידיים 

לקראת אלימותו של הקרב הלאומי.
של  המטריאלית  הסיטואציה  של  האלגוריים  ייצוגיה  ניכרים  אבידן  של  בשירו  גם 
מדינת ישראל הצעירה, המבטלים את החיבור ה"טבעי" והמיתי בין הפיגורה של היליד 
לבין מסמניה של הבעלות היהודית על אדמת המולדת. גם כאן מדובר בחוסר השלמה עם 
הפיגורה של היליד הציוני, כמו זאת המומצאת של איש העלייה השנייה אלכסנדר זייד. 
ואכן, שירו של אלכסנדר פן המציא את זייד כיליד, אף שנולד ברוסיה. זייד היה ממייסדי 
"השומר"  ולאחריו   )1907( גיורא"  "בר  תחילה  ביישוב,  הראשונים  הצבאיים  הארגונים 
)1909(, שחרתו על דגלם את השמירה היהודית על ביטחון המתיישבים ואת המאבק על 

עבודה עברית, שתכליתה להצדיק את השליטה היהודית על אדמת ארץ ישראל.

]יא[

לעומת האלגוריה הלאומית, הקוטעת את הרציפות המובנת מאליה לכאורה מן הילידיות 
האורגנית אל השליטה על אדמות המולדת, נכללה בכתב העת לקראת שירה "ילידית", 
כנעניים  אלילים  על  האנטי־יהודית  התרפקותה  הבעלות.  עם  הילידיות  את  שמיזגה 
קדומים, הצדיקה את בעלותו האלימה של היליד האורגני והשורשי על הטריטוריה של 
דור,  ומשה  שאול  בן  משה  סיון,  אריה  נמנו  הילידיים  המשוררים  עם  ישראל.  מדינת 
בּו, למשל, כלל את שירו  שב־1954 פרסם בהוצאת "לקראת" את ספרו ברושים לבנים, שֶׁ
"עשתרת". לדברי דור, "סיון כתב אז שירים בעלי אופי 'כנעני' בצד סיפורים שארוטיקה 

דוד אבידן, "כרטיס ביקור", משהו בשביל מישהו: מיבחר שירים 1964-1952, ירושלים ותל אביב:  	66
שוקן, ]1964[ 1987, עמ' 40.



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






46

ההתמוטטות  משבר  את  יתרה  בחריפות  חשתי  אני  בהם.  טבועה  פארוכיאלית,  דשנה, 
של נופי־המולדת האינטימיים לנוכח גלי העלייה ההמונית".67 ואכן, בשירים שתרם סיון 
רֵנוּ  לקובץ בשלושה נכללו "מות התמוז" ו"הלילה החם", שהסתיים בטורים שלהלן: "וּבְשָׂ
הָה,  דָּ ח אֱלהִֹים אֶת רֹאשׁוֹ שֶׁ מַיְמָה עֲתַר נִיחוֹחוֹ, / אָז הֵשַׂ ָ מִיהָה, / עַד עָלָה הַשּׁ לַהֶבֶת כְּ שׂרַף בְּ

תֹּרֶת הֵישׁירוּ נִכְחוּ".68  דֵי הָעַשְׁ / וּשְׁ
לעומת המניפסט של קבוצת "לקראת", שביטא דאגה לקיומה של המדינה ולעתידה 
גלי העלייה במדינת ישראל הצעירה, עמדתם  התרבותי לנוכח המשבר הכרוך בקליטת 
אגה למדינה הנאבקת בקשיים  של משורריה הילידיים של הקבוצה הייתה הפוכה: לא דְּ
ביטא משה דור, אלא עוינות, ואפילו שנאה אנטישמית, לגלי העלייה ההמונית, שלדעתו 
הרסו את הקשר ההדוק, הטבעי, הבלתי אמצעי והילידי עם נופי המולדת. לעומת התנועה 
הציונית, שבעיקר התמודדה אז עם תוצאות השואה, שהחריפה באופן חסר תקדים את 
"השאלה היהודית" באירופה שלאחר מלחמת העולם השנייה, ושלפתרונה הציוני נועדה 
"נחלת האבות", הרי שעמדה ילידית, כמו זאת של משה דור, התנתקה בחדות מן הגורל 
היהודי. כממשיך משנתו של יונתן רטוש, מייסדה של התנועה הכנענית, הבחין עצמו דור 
מן הזהות היהודית, ואף התייחס אליה בשאט נפש. כחלופה לנרטיב ההיסטורי הציוני, 
שמטרתו הייתה להפוך את היהודי ה"ישן" ל"חדש", נוסדה הזהות הילידית על מרחביה 
טריטוריאלי  בייצוג  הילידיות  המירה  ההיסטורי  הנרטיב  את  העברית.  הטריטוריה  של 
וא־היסטורי. את עניינו בטמפורליות הלאומית צמצם המשורר הילידי לתקופה קדומה 

ביותר, שאותה ייצג באמצעות מיתוסים עבריים קדומים. 
בשיר "לילה נכרי", שכלל משה דור בספרו אם נגיע ואם לא נגיע, נתן דור ביטוי ילידי 
לשנאתו כלפי העולים החדשים שהגיעו למדינת ישראל הצעירה.69 את זרותו הכנענית 
לזהותם היהודית של העולים ביטא בהכרזה כי הוא עובד כוכבים שאינו יהודי, ואילו את 
שנאתו לעולים היהודים עצמם, הנוכרים מבחינתו, ניסח כשנאה ליידיש, לשונם ה"לאֹ־
נִים". ייתכן שסופו של השיר, המתייחס לנוכרים שההצדקות  מוּבָנָה" עם צליליה "הַדְשֵׁ
לעצם קיומם ייבלעו בקטיפה שחורה, רומז לספר שיריו של יונתן רטוש חופה שחורה 
כי  תקוותו  בין  אנלוגיה  יצירת  כדי  עד  לכת  מרחיק  דור  אבל  להאמין,  קשה   .)1941(
העולים יתנתקו מיהדותם במותם לבין תיאור חניקתם באזכורו של סבון — המצביע על 

הכינוי המבזה שהעניקו ילידי הארץ לניצולי השואה:

הַקוֹלוֹת דוֹבְרִים בְּלָשׁוֹן לֹא־מוּבָנָה. 

אֵלִי, כַּמָה אֲנִי שׂוֹנֵא אוֹתָם, 

אֶת הַנָכְרִים, 

אֶת הַמוֹרָשׁוֹת הַזָרוֹת מִמְדִינוֹת הָעֲרָפֶל. 

הַיָרֵחַ מוֹרִיק דְלָיִים שֶׁל כַּסְפִּית עַל הָרָאשִׁים. 

דור, הערה 22 לעיל, עמ' 91. 	67
אריה סיון, "הלילה החם", דור, זך וסיון, הערה 62 לעיל, עמ' 36. 	68

משה דור, "לילה נכרי", אם נגיע ואם לא נגיע, תל אביב: מ' ניומן, 1954, עמ' 73–74. 	69



47

חנן חבֶר


 בְּהוֹשָׁטַת־יָד אֶפְשָׁר לִתְלשׁ אוֹתוֹ מֵהַשָׁמַיִם. 

הַפַּחַד וְהַתִּקְוָה מְלַפְּפִים אֶת הָעוֹרְקִים 

וְהָעֵינַיִם מְדַמוֹת לִרְאוֹת אֶת נְתִיב הָרְשָׁפִים אָדםֹ 

בַּחֲצוֹתוֹ אֶת קַו־הָרָקִיעַ. 

בָּרוּחַ נִשֵׂאת הַקִינָה הָעַתִּיקָה עַל הַגוֹרָל:

הַהֲגָיִים הַדְשֵׁנִים סוֹתְרִים אֶת הַזַעַם הַמְכַרְסֵם

בְּמֵיתְרֵי הַגָרוֹן.

חֲסַר דָת אֲנִי מִתְוַדֶה בִּפְנֵי הַכּוֹכָבִים

עַל הַמַשְׂטֵמָה וְהַתַּעֲלוּמָה,

אִי־הַיְדִיעָה בְּשֶׁל־מָה וּמַדוּעַ,

הַחוֹלוֹת הַמְזַגְגִים אֶת הָאִישׁוֹנִים,

הַיָם הַנִשְׁפָּךְ אֶל הַלֵב.

כַּמָה נְקִישׁוֹת־דָם עוֹד תַּחֲלֹפְנָה בְּטֶרֶם תֵּרֵד הָאֱמוּנָה

בְּמַעֲלוֹת הַמֵתִים הַלְבָנוֹת?

כְּמוֹ עֲנִיבוֹת חֲלַקְלַקוֹת מִסַבּוֹן

נִכְרָכוֹת הַמִלִים סְבִיב הַצַוָאר...

לַיְלָה טוֹב,

לַיְלָה טוֹב,

גוּף מָתוֹק,

שְׂפָתַיִם יְבֵשׁוֹת מֵאַהֲבָה,

נְשִׁימָה רְחוֹקָה בֵּין גָדָה לְגָדָה...

הַנָכְרִים גוֹרְפִים אֶת הַהַצְדָקוֹת לְכִיסִים עֲמֻקִים

שֶׁל קְטִיפָה שְׁחוֹרָה.

הסתייגותם של המשוררים הילידיים מן האלגוריה הלאומית באה לידי ביטוי בשירתם, 
את  כלומר,  הנוכרים,  את  הספרותי.  והמיתוס  הסמל  באמצעות  המציאות  את  שייצגה 
העולים החדשים הזרים, חוזר השיר ומייצג בכינויים בינאריים המצטרפים יחדיו לאשכול 
מגובש, סמלי והרמוני של משמעויות, המנוגד לשסעים, להיפוכים ולניתוקים המבניים 
המאפיינים את האלגוריה הלאומית. את הקולות הדוברים בלשון הלא מובנת צירף דור 
הלשונית,  לזרותם  אורגני  באופן  צורפה  לו  הזרה  למורשתם  שנאתו  כלפיהם.  לשנאתו 
שהיא ככל הנראה זרותה של היידיש, וכמובן לתיוגם כיהודים נוכרים, שזהותם מנוגדת 
לזהות הילידים העבריים. סמליות הירח, שבאה לידי ביטוי בריקון האלים של דליי כספית 
על הראשים, מכילה את שנאת הנוכרים ומורשתם הזרה. במקום האלגוריה הלאומית, 
אורגניים  רצופים,  נרטיבים  הילידית  השירה  בנתה  הילידי,  הנרטיב  את  המשבשת 
והרמוניים של סמליות הגוף, המלכדת יחדיו את היד, את העורקים ואת העיניים ומכוננת 

באמצעותם קינה מיתית ועתיקה על דרכו של הגורל.
הסמליות הבוטה של שירתו הילידית של דור מעידה בעיקר על אטימות כלפי האחרים 
שלה. כדי להבטיח שהמעבר מן הילידיות לבעלות ייתפס כמובן מאליו, דחה משה דור 



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






48

מכול וכול את האפשרות שזהותו של היליד תהיה יהודית. בעקבות רטוש ביטל דור את 
הרלוונטיות של ההיסטוריה היהודית, ובכך טען כי לעומת הציונים, המצדיקים את זכותם 
הסמלית  הכנענית,  הילידיות  אבות,  לנחלת  כמי ששבים  העצמית  בהגדרתם  הארץ  על 
הילידיות,  שנים.  אלפי  ושורשי של  יציב  בקיום  אלא  בשיבה,  כרוכה  אינה  וההרמונית, 
שהעובדה שזהותה מוגדרת אך ורק בעצם הנוכחות הפיזית במרחב טריטוריאלי, מבטלת 
מראש כל הטלת ספק בבעלותה על שטחי הארץ, ואף מצדיקה את אלימות ההשתלטות 
עליהם. ביטוי מובהק להשתלטות אלימה ואורגנית על המרחב הישראלי מופיע בשירו 
של המשורר הילידי משה בן־שאול "שיר־ריח־עשבים", הנפתח בשורות האלה: "אַנִי רֵעוֹ 
הּ מְאוּם וְהִיא כֹּחַ הַחִיּוּת. /  לְתָּ י אֵין בִּ ה / וְיוֹדֵעַ כִּ א עֵינַי אֶל הָאֲדָמָה הָעֲמֻקָּ ל קַיִן. / נוֹשֵׂ שֶׁ

יהָ".70  ה אֲהַבְתִּ מָּ א עֵינַי לָאֲדָמָה. / כַּ יְלָה אֲנִי נוֹשֵׂ לַּ בַּ

]יב[

דֵה קְרָב", שירו הנודע של יהודה עמיחי, ממשוררי "לקראת", שנכתב בעקבות  שְׂ ם בִּ שֶׁ "גֶּ
מלחמת 1948, הוא דוגמה טיפוסית לשיר מלחמה המבטא התנגדות למעבר המובן מאליו 
מזהותו של הלוחם הילידי אל הצדקת חלקו בכיבושם של שטחי המולדת. השיר נכלל 
נֵי רֵעַי;  ם יוֹרֵד עַל פְּ שֶׁ בספר שיריו הראשון עכשיו ובימים האחרים, שראה אור ב־1955: "גֶּ
ר  תִים, אֲשֶׁ נֵי רֵעַי הַמֵּ מִיכָה — / וְעַל פְּ שְּׂ יהֶם בַּ ים רָאשֵׁ ר / מְכַסִּ ים, אֲשֶׁ נֵי רֵעַי הַחַיִּ / עַל פְּ

ים עוֹד".71 / אֵינָם מְכַסִּ
ישיר  לאנדד אלדן, שייצג את הטבע הארץ־ישראלי באמצעות התיווך הלא  בדומה 
והאלגורי של שירו של טשרניחובסקי, עמיחי כתב את שירו כאלגוריה לאומית המתווכת, 
משכתבת ומפרקת את השוויון המטפורי, הסמלי והמיתי שבין "המת" לבין "החי" בפיגורת 
"המת החי", שחזרה והופיעה בשירה העברית של מלחמת העצמאות. כחלופה למטפוריות 
בייצוג  גופותנו", עמיחי בחר  גורי "הנה מוטלות  המשיחית של "המת החי" בשירו של 
לאלה,  בסמוך  אלה  השוכבים  החיים,  לבין  המתים  הרעים  בין  ההבחנה  שבו  מטונימי, 
בזיכרון  להתקיים  שיוסיף  החי,  המת  לעומת  השמיכה.  של  הפיגורה  באמצעות  נעשית 
האומה עד אחרית הימים, מקדיש עמיחי את שירו לזכר חברו דיקי.72 ולעומת הסמליות 
ההומוגנית וההרמונית של "המת החי", מפעיל עמיחי את כוחה המשבש של האלגוריה 
בתבניתו  בנימין  ולטר  שאיתר  הגאולה  נרטיב  של  רציפותו  את  המפרקת  הלאומית, 
הספרותית של הסמל. בכך דחה עמיחי את הטרנסצנדנטיות הסמלית והלאומית של גוף 
הלוחם המת, המיוצג כמי שמוסיף לחיות אחרי שנהרג בקרב. בצד גיוס הילידים החללים 

משה בן־שאול, "שיר־ריח־עשבים", מגדל שמש, תל אביב: לקראת, 1954, עמ' 19. 	70
דֵה קְרָב", שירים 1962-1948, ירושלים ותל אביב: שוקן, 1969, עמ' 21. שְׂ ם בִּ שֶׁ יהודה עמיחי, "גֶּ 	71

חבר, הערה 34 לעיל, עמ' 192–195. דוגמה מצמררת לפיגורה זו מופיעה בשיר שהושר בפלמ"ח,  	72
תִים זֵעַת  מוֹ מֵתִים. / אָנוּ שׁוֹֹ שבו הלוחמים החיים הם למעשה כבר בין המתים: "אָנוּ הוֹלְכִים כְּ
מֵתִים". חיים גורי וחיים חפר )עורכים(, משפחת הפלמ"ח: ילקוט עלילות וזמר, ירושלים: ארגון 
חברי הפלמ"ח, עמ' 51; חנן חֶבֶר, "חי החי ומת המת", סימן קריאה 19 )מרץ 1986(, עמ' 188–192.



49

חנן חבֶר


 אל הקולקטיב הנלחם בשדה הקרב הלאומי עמיחי דוחה את המטפורה של "המת החי", 
באמצעות הימנעות בוטה ממיזוג הילידים המתים עם אלה החיים. 

לעומת שירו של עמיחי, שאפשר לקוראו כחיקוי פרודי או אף כשכתוב אלגורי של 
מטפורת המת החי המתפקדת כסמל הלאומי, שירו של גורי מייצג קיום הומוגני, בו־זמני 
כנופלים  "חייהם"  לבין המשך  בין מותם בקרב של חללי הל"ה הילידים  ונצחי, הממזג 
המדברים ומתקיימים במרחב ארץ־ישראלי משותף. בתהליך השכתוב בשירו של עמיחי 
בזמן  החיים  לבין  בין המתים  החותכת  בהפרדה  גורי,  הבו־זמניות משירו של  מפורקת 
ביובש החיים המכסים את ראשיהם בשמיכה לבין רטיבות המתים,  ובמרחב, בהבחנה 

שכבר אינם מכסים. 
את ההבדל בין שירו של עמיחי לבין שירו של גורי אפשר לנסח באמצעות המניפסט 
של "לקראת", שהצביע על הניגוד המתקיים בין "המציאות המלהיבה של שנות המלחמה" 
את  המבליט  זה,  קיטוב  קלסתר".73  וזעופת  ודהה  אפורה  ש"מציאותנו  העובדה  לבין 
העובדה ששדה הקרב שעמיחי כתב עליו הוא שדה גשום קונקרטי ונטול כל רומנטיקה 
והרואיות, מעודד את קריאת השיר כאלגוריה, המסרבת להצדיק כל קשר בין אלימותו 
יצא  נלחם ושלמען הבעלות עליהן  של הלוחם היליד לבין בעלותו על האדמות שבהן 
לקרב. לעומת זאת, בשירו של גורי, אלה שמתו בקרב ומוסיפים לדבר כשגופותיהם עדיין 
מוטלות בשדה מכוננים את נצחיותה האורגנית והטבעית של זהותם הילידית, שנצחיותה 
המיתית והא־היסטורית תוכח למעלה מכל ספק כאשר ישובו בעתיד כפרחים אדומים. 
גם אז הם יוסיפו להשתתף באלימות המלחמה, כבפולחן שתפקידו לאשר את בעלותה 

המיתית והנצחית של האומה על אדמת הטריטוריה הלאומית הספוגה בדמם.
את דמם של לוחמי הל"ה המתים, שניגר והפך אותם לפרחים אדומים, החליף עמיחי 
במי גשם, המבחינים בין החיילים המתים לבין אלה החיים. ההבדל בין שני השירים הוא 
אפוא ההבדל בין שני סוגים של אורגניות ילידית: לעומת הילידים המתים של חיים גורי, 
שיצמחו כפרחים אדומים אורגניים המושרשים באדמת המולדת, הרֵעים הילידיים של 
מזה  החיים   — קבוצות  לשתי  מפוצלים  וגשומה,  טבעית  במציאות  הממוקמים  עמיחי, 
והמתים מזה. הפיצול, המשבש את סמליותו האורגנית של השורש, מכונן את הרֵעים 

באמצעות שלילת הטרנסצנדנטיות האורגנית שהגשם יכול לממש. 
את ההבדל העקרוני המתקיים בין גורי לעמיחי אפשר לנסח גם כגרסאות מנוגדות של 
פיגורת "המשורר הלוחם", המופיעה בתפקיד הדובר בשיריהם. חיים גורי נלחם במלחמת 
1948 בחטיבת הנגב של הפלמ"ח ואילו עמיחי לחם בשורות חטיבת גבעתי. גם ההבדל 
בין גורי לבין אריה סיון הוא הבדל בין שתי פיגורות של "המשורר הלוחם". סיון, ששירת 
בפלמ"ח, היה חייל במילואים במלחמת 1956 — שעליה כתב את ספרו שירי–שריון. בספר 
זה נטש סיון את כתיבתה של שירה ילידית, וכלל שירים השמים ללעג את הצדקתה של 
אלימות המלחמה באמצעות ילידיות אורגנית. בניגוד לפרחים האדומים ב"הנה מוטלות 
גופותינו" של גורי, בשיר הפותח את שירי–שריון "ככה זה מתחיל" מגחיך סיון את תפקידו 

קבוצת "לקראת", הערה 61 לעיל. 	73



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






50

של הצומח )התאֵנים כמטפורה לדרגה הצבאית(, בכינונם של הלוחם הילידי )ה"עוֹלָל"( 
הצפוי למות בשדה הקרב: 

מִישֶׁהוּ, שֶׁיֵּשׁ לוֹ מְכוֹנִית

צְמוּדָה וְעָלִים מְיֻבָּשִׁים שֶׁל תְּאֵנה

עַל הַכָּתֵף, מַבִּיט

בִּשְׁעוֹנוֹ. וְאַתָּה

מַשְׁאִיר אֶת הַשָּׁעוֹן

בַּבַּיִת, מַשִּׁיר אֶת כָּל

נוֹפֵי הַתְּאֵנָה, נִצְמָד

לַמְּכוֹנִית כְּעוֹלָל

לַעֲרִיסָה, נִסָּע וְנֶעֱצָר

וְשׁוּב נִסָּע. לוֹמֵד

לִשְׁמֹעַ וְלִרְאוֹת,

לָקוּם, לָרוּץ, לָלֶכֶת, לֹא

לִפֹּל, רַק 

לֹא לִפֹּל, יַלְדָּם

שֶׁל הַדְּרָכִים.74 

פיגורת "המשורר הלוחם", שנוכחותה בשירת משוררי שנות החמישים והשישים חתרה 
ן", שירו  הַגַּ יַלְדֵי  מְרַחֵם עַל  תחת מעמדה בשירת מלחמת 1948, מופיעה גם ב"אֱלוֹהִים 
הנודע של עמיחי, שנכלל גם הוא בספרו עכשיו ובימים האחרים. גם בשיר זה מנתק עמיחי 
את הקשר בין היליד )מטונימיה של הילד( לבין האלימות הלאומית, שקיומה בשדה הקרב 
מיוצג דווקא באמצעות אוזלת ידו של הצבא בטיפול בנפגעים, שלא יזכו לרחמי שמיים:75 

אֱלוֹהִים מְרַחֵם עַל יַלְדֵי הַגַּן

פָּחוֹת מִזֶּה עַל יַלְדֵי בֵּית־הַסֵּפֶר.

וְעַל הַגְּדוֹלִים לֹא יְרַחֵם עוֹד,

יַשְׁאִירֵם לְבַדָּם,

וְלִפְעָמִים יִצְטָרְכוּ לִזְחֹל עַל אַרְבַּע 

בַּחוֹל הַלּוֹהֵט, 

כְּדֵי לְהַגִּיעַ לְתַחֲנַת הָאִסּוּף

וְהֵם שׁוֹתְתֵי דָם. 

אריה סיון, "ככה זה מתחיל", שירי–שריון, תל אביב: עכשיו, תשכ"ג, עמ' 5. 	74
ן", הערה 71 לעיל, עמ' 14. יהודה עמיחי, "אֱלוֹהִים מְרַחֵם עַל יַלְדֵי הַגַּ 	75



51

חנן חבֶר


 נֵי רֵעַי" מאתגרת את הרֵעוּת הסמלית  ם יוֹרֵד עַל פְּ שֶׁ השורה הפותחת בשירו של עמיחי "גֶּ
"רֵעִים" —  "הָרֵעוּת",76 המסמנת את הלוחמים בכינויָם הגנרי  גורי  והמיתית משירו של 
הנוסח העברי של "קומראד", הלוחם בשורות הצבא האדום. גם אורי ברנשטיין, שהיה מן 
המשוררים הבולטים של שנות החמישים והשישים, מנהל דיאלוג ביקורתי עם "הָרֵעוּת" 
הלאומית  האלגוריה  באמצעות  החי  המת  של  המיתית  הטוטליות  את  ומפרק  גורי  של 

שבספר שיריו השני באותו החדר, באותו האור: 

שיר רעות

ךָ הוּא תָּמִיד שֶׁלְּךָ. צִלְּ

אַל תַּלְוֵהוּ לְכָל אָרִיחַ.

וְדָמְךָ מֻעָט וְסָמִיךְ.

אַל תְּבַזְבְּזוֹ 

לִכְרוֹת בּוֹ בְּרִית.

חָשׂוּף כָּאֶבֶן כִּי אֶוָּתֵר 

– בְּסוֹף הַפִּנּוּקִים — 

הֲלֹא יָדְךָ בִּלְבַד 

תִּהְיֶה בִּי 

כַּשָּׁרָשִׁים.77 

כותרת  כותרותיהם:  שבין  בהבדל  השירים  בין  העקרוני  ההבדל  ניכר  ובראשונה  בראש 
שירו של גורי מגדירה את הרעות כמיתית, חגיגית וקולקטיבית, ואילו כותרת שירו של 
ברנשטיין מתעמתת איתה באמצעות המטריאליות של האלגוריה הלאומית, המשבשת 
את הנרטיב המשיחי והמיתי של הרעות. שירו של ברנשטיין גם מתעמת עם שירו של 
גורי במונולוג הפרטי המופיע בו, כניגוד לדובר הקולקטיבי שבבית הנודע משירו של גורי 
נָה וְנוֹתַרְנוּ  בָר שָׁ דוֹתֵינוּ. / כְּ שְׂ ים בִּ מַנִּ מְעַט / אֵיךְ עָבְרוּ הַזְּ נוּ כִּ שְׁ נָה. לאֹ הִרְגַּ בָר שָׁ "הָרֵעוּת": "כְּ
ינֵינוּ". העימות העיקרי בין שני השירים מתממש בניגוד  בָר בֵּ אֵינָם כְּ ים שֶׁ מְעַט / מָה רַבִּ
ינֵינוּ לִפְרֹחַ", לבין שורותיו  שׁוּבִי בֵּ דָם / אַתְּ תָּ ת בְּ שֶׁ שבין המיתיות של גורי, "אַהֲבָה מְקֻדֶּ
רִית". כשכתב בשירו את  זוֹ / לִכְרוֹת בּוֹ בְּ בַזְבְּ של ברנשטיין, "וְדָמְךָ מֻעָט וְסָמִיךְ. / אַל תְּ
דָם" הצביע גורי על ברית הדמים, המספקת הנמקה תאולוגית  ת בְּ שֶׁ השורה "אַהֲבָה מְקֻדֶּ
משיחית ללוחם הילידי, שמקריב את חייו על מזבח המולדת כדי לממש באלימות את 
הריבונות היהודית שתהפוך את האדמות שעליהן נלחם לטריטוריה ריבונית. לעומת זאת, 

חיים גורי, "הָרֵעוּת", גורי וחפר, הערה 72 לעיל, עמ' 233. 	76
40. ספרו  1962, עמ'  יוכני,  באותו החדר, באותו האור, תל אביב:  אורי ברנשטיין, "שיר רעות",  	77
הראשון של ברנשטיין אביב ושברו: שירים ראה אור ב־1955, השנה שבה פרסם נתן זך את ספרו 

שירים ראשונים.



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






52

האפיון החילוני, הכמותי והקונקרטי של הדם מאפשר לברנשטיין לשלול את מיתוס הדם 
השפוך על אדמת הלאום, ואף מפציר בנמענו שלא יבזבז את דמו כדי לכרות את ברית 

הדמים ששירו של גורי מעלה על נס. 
את  מכונן  המולדת  אדמת  לבין  הדם  בין  גורי  של  בשירו  המתקיים  ההדוק  הקשר 
בעמדת  מיקומו  באמצעות  אלא  הביוגרפית,  לזהותו  בהתאם  לא  הילידי  הסובייקט 
בקשר  יחדיו,  המאגד  הדם,  הציוני.  בשדה  המתקיימים  הכוח  מיחסי  הנגזרת  סובייקט 
ואורגנית,  טבעית  רציפות  שלו, מממש  הטריטוריה  ואת  הציוני  הסובייקט  את  אורגני, 
המלכדת את שניהם בגוף חי אחד. באמצעות הגוף האחד מתממשת עמדת כוח ילידית 
שאין דרך להפרידה מן האלימות הלאומית הפועלת להשגת בעלות על אדמות המולדת. 
העובדה שהצירוף "אדמת מולדת" כולל בתוכו את אותיות השורש של ה"יליד" מעידה 
כי גם מבחינה לשונית הוא כלול באדמה שממנה נולד ושאותה כבש. לעומת זאת, "שיר 
הזכות  את  המצדיק  השיח  את  שערער  פוליטי,  שיר  הוא  ברנשטיין  אורי  של  רעות" 
הלאומית לבעלות טריטוריאלית על סמך הילידיות האורגנית. העובדה שהרעות בשירו 
של ברנשטיין מופיעה בו רק כאחת מני רבות הופכת אותה לאלגוריה לאומית מופשטת. 
תחת  החותרת  כאלגוריה  לקרוא  אפשר  ברנשטיין  של  שירו  את  גם  דבר,  של  ביסודו 
הסמליות האורגנית של דם ואדמה. דוגמה מובהקת לכך מופיעה כשהדובר בשירו של 
ברנשטיין פונה אל נמענו באלגוריוּת הילידית של השורש, ההופכת אותו מחלק אורגני 

ים". רָשִׁ ָ שּׁ י / כַּ הְיֶה בִּ לְבַד / תִּ של צמח לשם עצם מופשט: "הֲלאֹ יָדְךָ בִּ

]יג[

בגיליון 3–4 של עכשיו, שראה אור באביב 1959, שלמעשה היה גיליונו הראשון )לפניו 
ראו אור שני גיליונות אוגדן(, נכלל שירו של אנדד אלדן "ילדי תרצ"ז", ואיתו שירו של 
ה' בנימין "שלג דאשתקד". על חשיבותו המיוחדת של גיליון זה מלמדת העובדה שנכלל 
בו גם מאמרו המיתולוגי של נתן זך "הרהורים על שירת נתן אלתרמן".78 קריאה פוליטית 
מיוסדת  מעטים  לא  שבמקרים  הספרותית,  כתיבתו  בצד  כיצד,  תראה  זך  של  במאמרו 
על האירוניה האלגורית, גם בהתקפתו על מונוטוניות המשקל בשירת אלתרמן בולטת 
נוכחותה של האלגוריה הלאומית. קריאת מאמרו כאלגוריה לאומית מאפשרת לנסח את 
ביקורתו כשלילתה של מה שראה כריבונות סמלית ממשטרת. לעומת הסדר המשקלי 
זך את הפיגורטיביות של האלגוריה הלאומית, שכדרכה של אלגוריה,  והשתלטני הציב 
מיוסדת על אי־התאמות ועל גרסאות מכניות, שאינן אינטגרטיביות ונמנעות מלהיכלל 
בשירת  המסמנים  בין  השרירותי  הקשר  את  שתקף  זך,  סמליים.  ייצוגים  של  במערך 

אנדד אלדן, "ילדי תרצ"ז", עכשיו 3–4 )אביב 1959(, עמ' 108 )השיר נכלל גם בספרו הראשון חשך  	78
זורם ופרי, הערה 20 לעיל, עמ' 32(; בנימין הרושובסקי ]ה' בנימין[, "שלג דאשתקד", עכשיו 3–4 
)אביב 1959(, עמ' 82; נתן זך, "הרהורים על שירת נתן אלתרמן", עכשיו 3–4 )אביב 1959(, עמ' 

.122–109



53

חנן חבֶר


 דיבור  של  חיקויו  באמצעות  השירי  הריתמוס  בפריעת  דגל  מסומניהם,  לבין  אלתרמן 
אנושי. כחלופה לריתמוס הסדיר המכונן את ההרמוניה הריבונית של הסמל הספרותי, 
זך דגל בפואטיקה של אלגוריה ואירוניה. באמצעות האלגוריה הלאומית חתר זך תחת 
הניסיונות להצדיק את השליטה האלימה והלאומית על האדמות שניכס לעצמו הלאום 

באמצעות הקשר הסמלי המיתי והמובן מאליו עם האורגניות של היליד המקומי. 
את התבנית הפיגורטיבית האלגורית, המערערת את החיבור, הטבעי רק לכאורה, בין 
ילידיות לבעלות, אפשר לזהות בשירים שפרסמו אנדד אלדן וה' בנימין באותו גיליון של 

רְצָ"ז" כתב אלדן על הילדים הילידים שנולדו באותה השנה:  עכשיו. בשירו "יַלְדֵי תַּ

בָּטִים לַעֲרִישׂוֹת פַּנָּס הוּצַת; בַּשָּׁמַיִם הַנִּ

יל. בַּמִּזְקָפִים הַשּׁוּעָלִים עֵרִים הַלֵּ

נִצָּן נוֹלָד. לַחֲשֵׁכָה זְרַק־אוֹר יָצָא.

בְּפַרְדְסֵי תִּרְצָ"ז כָּבֵד הַלֵּב. 

תִיל, נִים. אֶצְבְּעוֹת־הַמַּים רַכְרַכּות בַּשָּׁ שָׁ

אַבְנֵט זָהָב חוֹגְרָה לו שֶׁמֶשׁ מַשְׁכִּימָה.

צִפֳּרֵי הָרוּחַ אֶת צִלּוֹ תִּלְבַּשְׁנָה.

יל. אֵם־הָאַהֲבָה אֶת פֵּרוֹתָיו תַּבְשִׁ

הַלַּיִל, עַלְוַת־עֵצִים שׁוֹפַעַת צֵל.

אוּ כַּעֲגִילִים. אֶת אַגַּסֵּי־הָאור יִשְׂ

ל אִילָן וְעֶלֶם עַל סַף לַיְלָה מִצְטַלֵּ

נוֹתְנִים מִתְּהוֹמָם אֶת הַפֵּרוֹת וְאֶת הָאֵל.

בתרצ"ז )1936( היה המרד הערבי בעיצומו. בתגובה לאלימות שהופנתה אל היישוב היהודי 
ולהגבלת העלייה בידי הבריטים הוקמו יישובי חומה ומגדל. את הבית הראשון בשירו 
מייחד אלדן למי שנולדו בימי "חומה ומגדל", עשרים ושתיים שנים קודם לכתיבת השיר, 
ישראל הצעירה. הבתים השני  הילידים הלוחמים בהווה של השיר במדינת  שכעת הם 
והשלישי מסיטים את מבטו של הקורא אל ייצוג רומנטי של הטבע, הכולל האנשות כמו 
ים", שמש החוגרת אבנט ועלים שופעי צל הנושאים אור כעגילים. אך כמו  עוֹת־הַמַּ "אֶצְבְּ
בשיריו האחרים גם כאן משבש אלדן את הרצף הסמלי־רומנטי. בבית הראשון, המתאר 
את מצוקתו הביטחונית הקונקרטית של היישוב החדש, מצביע הדובר על ה"מִזְקָפִים", 
כלומר, מגדלי השמירה של יישובי חומה ומגדל, ומסיט את מבטו מן השומר העֵר הניצב 
בראש המגדל ומדווח על שועלים עֵרים. בסיום השיר מתרחשת קפיצה מהתיאור החוגג 

של הטבע אל אילן מואנש ועֶלֶם המגישים שניהם, מעומק ליבם, את הפרי ואת האל. 
פרי  של  ממאמרם  האלגוריוּת  של  הפוליטית  פעולתה  באמצעות  השיר  קריאת 
והאפרתי מעלה כי קריאתו השנייה תאתר בו מַעבר בעייתי מאלימותה של הסיטואציה 
הביטחונית אל יפי הטבע. הקריאה השנייה של השיר מאפשרת לקורא להבין את תפקידם 



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






54

של שני טוריו האחרונים, המרוקנים את הקונקרטיות של המעבר מן הילידיות הילדותית 
של  הראשון  לבית  קוראו  את  השיר  של  סיומו  כשמחזיר  הלאום.  קרקע  על  לבעלות 
ובעיקר  לחשֵכה,  שנזרק  הפנסים  אור  שנולד,  שהניצן  הקורא  מגלה  הביטחוני,  השיר, 
חוסר ההרואיות של הפרדסים המואנשים, כולם משבשים את טבעיותו והצדקתו של 
נָה. /  שְׁ לְבַּ רֵי הָרוּחַ אֶת צִלּוֹ תִּ המעבר מן הילידיות אל האידיליה המטפורית, שלפיה "צִפֳּ

יל". בְשִׁ רוֹתָיו תַּ אֵם־הָאַהֲבָה אֶת פֵּ
ברור לעין כי אלדן נוקט בשירו עמדה פוליטית המטילה ספק בממד הלאומי, הנשגב, 
)ילדי  הילידים  הפוליטי של  מן הפוטנציאל  ומגדל". את הסתייגותו  "חומה  יישובי  של 
תרצ"ז(, אפשר לקרוא כהסתייגות מן השימוש האלים והצבאי שעושה השיר בילידיות 

כדי להצדיק את מימושן של מטרות לאומיות. 
את "שלג דאשתקד", שירו של ה' בנימין שפורסם בצידו ונכתב על רימון, המופיע 
מוּנַת־נוֹף", שירו הילידי של משה  בשיר כפרי עץ, אפשר להציב כניגודו הקוטבי של "תְּ
טבנקין: לעומת השדה החקלאי שבשירו של טבנקין, ה' בנימין כתב את שירו כייצוג של 
פרי עץ המתקיים גם בשדה הקרב. אך במקום למזג את הרימון־פרי־העץ עם הרימון־
כלי־הנשק, ובכך להפוך אותו לסמל לאומי רומנטי, הרימון ב"שלג דאשתקד" הוא רימון 
ל רִמּוֹנִי נִקְרַע  אלגורי. שתי השורות האקספרסיוניסטיות הפותחות את השיר: "עֵת לִבּוֹ שֶׁ
קֶת –" מנתקות את פרי העץ האורגני מאלימותו של הרימון הצבאי.  / לְרַגְלֵי רִמּוֹן אֲדֹם־צַלֶּ
אדומה,  צלקת  כבעל  האנשתו  וכמוה  קרוע,  לב  כבעל  הרימון  של  הראשונה  ההאנשה 
מנתקות אותו מן האורגניות ומחִיוּתו של פרי העץ. התוצאה של ניתוק זה היא שהדובר 
בשירו של ה' בנימין נמנע מצמצום זהותו לזהות של יליד שורשי, הלוקח חלק במלחמה 

על בעלות לאומית על המולדת. 
חנה קרונפלד, שהצביעה על ההטרוגניות של שירי ה' בנימין, מצאה בהם חיבור בין 
זהותו כמהגר, משורר יידי גלותי השרוי בעולמה של שירת היידיש, לבין זהותו כמשורר 
עברי מקומי, שהניח את יסודותיה של השירה העברית של מדינת ישראל הצעירה.79 את 
יצר ה' בנימין באמצעות השימוש  ההטרוגניות האלגורית של הקשר בין שתי הזהויות 
ב"רימון" העברי כתרגום שאילה מן היידיש. ה"רימון" העברי שואל את משמעותו משני 
ו"מילגרוים"  יד(  )רימון  "גראַנאַט"  או  "האַנטגראַנאַט"  ביידיש:  נפרדים  עצם  שמות 
)הפרי(. תרגום השאילה מיידיש, המצרף שני שמות מנוגדים — כלי נשק לעומת פרי עץ — 
מפוצץ את הרימון העברי מבפנים. האלגוריה שיוצרים השברים מאפשרת ליידיש לחתור 
תחת האורגניות העברית והסמלית של הרימון. האלגוריה היידית של הרימון שברשותו 
של המהגר מאתגרת את זהותו האורגנית המקומית של הלוחם הילידי העברי. לעומת 
האורגניות הילידית של הפרחים האדומים ב"הנה מוטלות גופותינו" של גורי, המסמנים 
את המתים שיחזרו לחיים בשדה הקרב, המרחב האלגורי של שדה הקרב בשירו של ה' 
בנימין שולל את האורגניות הסמלית של הפרחים האדומים. שירו של ה' בנימין חותר 

חנה קרונפלד, "'שפה אחרת מוציאה לך שלום': דיוקן החוקר כמשורר דו־לשוני", בנימין הרשב, כל  	79
השירים, ירושלים: כרמל, 2017, עמ' 23–54.



55

חנן חבֶר


 תחת השימוש בילידיות השורשית כדי להצדיק את הבעלות הריבונית על שטחי המולדת 
שנכבשו במלחמה. 

כחלופה להומוגניות של הזהות הילידית חוזר הלוחם בשירו של ה' בנימין במחשבותיו 
לשלג של מזרח אירופה — משם עלה לישראל — אך השימוש בסימן שאלה )"מִי תָלָה בְיָד 
קֶט?"( מעיד כי אין אלו געגועים סנטימנטליים לשלג.  לֶג־שֶׁ שֶׁ קָרָה־קָרָה / זַעֲקַת־זִקּוּק / בְּ
מבחינתו של ה' בנימין מהלך תודעתי ציוני אין פירושו קיבעון זהותי המוחק לחלוטין 

את ארץ המוצא. 
כשפרסם ה' בנימין את שירו העברי בגיליון 3–4 של עכשיו בחר בפסבדונים כמסכה 
כדי להסתיר, לכאורה, את זהותו האמיתית. אך הסבר שנראה מתאים יותר הוא ששם 
העט "ה' בנימין" לא שימש את בנימין הרושובסקי להסתרת זהותו, אלא לנקיטת עמדה 
של זרות ושמירת מרחק מתרבותה של המדינה הצעירה. דווקא כציוני, כפר הרושובסקי 
בפשטנותם ובתוקפם של דימויים סטראוטיפיים. כזאת, למשל, הייתה עמדתו כלפי לשון 
היידיש וספרותה, ספרות שראה כהרחבת המנעד של התרבות היהודית, ולא ניגש אליה 
מעמדה ציונית וולגרית של דחייה, שלעיתים הייתה אלימה. את זהותו הלימינלית מבטא 
הדובר בשירו של ה' בנימין, המהגר־העולה, באמצעות השאלה שהוא שואל בשדה הקרב: 
"אַיֶךָ". הלוחם שואל את שאלת האל המחפש את אדם בגן עדן כדי לבטא את תהייתו 
על מקומו המדויק בפנטזיה הציונית המקומית. הוא שולל את הפנייה לפיגורת "היליד 
הבעלות  את  מצדיקים  המולדת,  אדמת  של  בעומקיה  הנטועים  ששורשיו,   — התמים" 
הלאומית עליה — ואינו נוטש את נקודת מבטו הציונית, המורכבת, בקובעו כי "אִם זָרִים 

יט". בִּ ל תַּ ה לָהּ, / בַּ עַל אַדְמָתוֹ יָהוּלוּ ]מלאי אור[ — / אֶת עֵינֵי הַתֹּם הוּא יְכַסֶּ
אך לעומת התרכזותם של אנשי "לקראת" בנרטיב המבט המופנה קדימה, בכתיבתו של 
בנימין הרושובסקי התקיימו גם נרטיבים אחרים. עמדתו ההטרוגנית, שכללה מקומיוּת 
המביטה קדימה וגלותיות המביטה לאחור, עמדה בניגוד בוטה לעמדת משורריה הילידיים 
בנעשה לאחר  הרימון האלגורי, המביט  "לקראת". לקראת סופו של השיר מצוטט  של 
שנים ומבקר את ההסתמכות על יומרתה הריקה של הילידיות. את ביקורתו מנסח השיר 
מוֹת  רִים שֵׁ לַע רִאשׁוֹנִים / מְקַטְּ סֶּ ם בַּ כהתקפה על משורריה הילידיים של החבורה: "לאֹ אַתֶּ
רִמּוֹן /  עָפָר יִטְמֹן / אֶת לִבּוֹ לִקְרֹעַ כָּ בֶּ כֶם יוֹדֵעַ סוֹד הַכֹּחַ / עַל גּופָה שֶׁ מַיִם. / לאֹ בָּ ָ אֶל הַשּׁ
וְאַחַר — אֶל אֹדֶם־עֵץ לִצְמֹחַ". ובמילים אחרות: למותם של מי שלחמו על אדמת המולדת 
מוֹת  רִים שֵׁ אין דבר וחצי דבר עם עמדתה של השירה הילידית, המעלה על נס את ה"מְקַטְּ

מַיִם".  ָ אֶל הַשּׁ
כֶם יוֹדֵעַ סוֹד הַכֹּחַ", גם מבטל את יכולתם של המשוררים  הדובר בשיר, הקובע כי "לאֹ בָּ
הילידיים להתמודד עם המטפורה המיתית של "המת החי". בדומה למהלך שנקט עמיחי 
בשירו על הגשם היורד בשדה הקרב, הציב ה' בנימין הבחנה חדה בין החללים שנפלו 
בשדה הקרב לבין הנורמליות של החיים שלאחר המלחמה, כשהרימון ככלי נשק יהפוך 
לפרי עץ פשוט. קריאתו של השיר כאלגוריה מאפשרת לזהות בו ערעור על תוקפם המיתי 
והסימבולי של הנרטיב הלאומי ההגמוני ומטפורת המת החי, הממזגת בחייל אחד את 

מותו עם עובדת היותו בחיים.



ילידיות





ואל 


מי
ות

בשירת שנות 






 

הח
ימ

שים
והשישים 






56

מטילים  שניהם  רב.  דמיון  לילידיות מתקיים  בנימין  וה'  אלדן  אנדד  יחסם של  בין 
ספק גדול ברלוונטיות הספרותית, הטבעית והפוליטית של דמות היליד כמכונן התרבות 
והחברה של מדינת ישראל הצעירה. שירו של אלדן משכתב את שירת הטבע של משוררי 
ההתיישבות העובדת, כשמטרתו לנתק את היליד מהצדקת הבעלות על הארץ, ובכך לשלול 

מהיליד הציוני את האפשרות האלימה להיות מחליפו של היליד הפלסטיני המנושל.
אצל ה' בנימין מתבטא חוסר הרציפות העקרוני בין המקור הילידי לבין הבעלות על 
שטחי המולדת באמצעות שלילת השירה הילידית ובשכתובו האלגורי של סמל הרימון. 
באופן דומה, קריאתם של פרי והאפרתי בשירת ביאליק משכתבת את קריאתה הרווחת 
דרך משקפי הסמל הלאומי ושוללת בכך את הנרטיב המעלה על נס את אלימותו של 

היליד העברי. 
באמצעות כינונה של זהות הטרוגנית שלל ה' בנימין המודרניסט כל חיבור רומנטי בין 
זהותו של היליד לבין בעליה של אדמת המולדת. כמו מאמרם של פרי והאפרתי, ובדומה 
לשיריו של נתן זך ושל משוררים אחרים בני דורו, פיתח ה' בנימין את עמדתו הפוליטית 
כחלופה לסיסמאות הציוניות, המצדיקות ללא היסוס את המעבר האלים מן הילידיות 
אל הבעלות. האלגוריה הלאומית בשירו נסמכת על שתי משמעויותיו הבלתי מתמזגות 
של הרימון: אלימותו של הרימון הצבאי מזה, והאורגניות של פרי המאכל מזה. המתחים 
כתב את הילידיות  שִׁ הפנימיים המורכבים שאפיינו את עמדתו הציונית של הרושובסקי, שֶׁ
העברית באמצעות חיבורה העמוק ליידיש, אפשרו לו לפתח שיבוש מודרניסטי וייחודי 

של המעבר הלאומי מן הילידיות לבעלות.80

מופקד הקתדרה ללשון ולספרות עברית על שם יעקב והילדה בלאושטין, המחלקה לספרות 

השוואתית, התכנית ללימודי יהדות, אוניברסיטת ייל

מעניין לציין שברבות הימים חבר אריה סיון, המשורר הילידי לשעבר, לבנימין הרושובסקי, לתרגום  	80
ספר שיריו של המשורר היידי משה לייב הלפרן, המְַתוֹפֵף בּחַוּצוֹת, מיידיש: בנימין הרשב ואריה 

סיון, ירושלים: מוסד ביאליק, 1993.


